### جامعة عبد الرحمان ميرة -بجاية-كلية الآداب واللغات قسم اللغة والأدب العربي

عنوان المذكرة:

# السخرية في الأدب العباسي كتاب "البخلاء" للجاحظ نموذجا

مذكرة مقدمة لاستكمال شبهادة الماستر في اللغة والأدب العربي تخصص: أدب عربى قديم

#### <u>إشراف الدكتور:</u>

\* آية الله عاشوري

#### إعداد الطالبتين:

- \* تينهينان يمون
  - \* ليلة سعيد

السنة الجامعية: 2018/2017م

إهداء

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ وَقُل اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ

فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (105) [التوبة: 105]

إلهى لا يطيب اللّيل إلا بشكرك، ولا يطيب النهار إلا بطاعتك، ولا تطيب اللّحظات إلا بذكرك،

ولا تطيب الآخرة إلا بعفوك، ولا تطيب الجنة إلا برؤيتك.

إلى من أرضعتني الحنان، إلى رمز الحب وبلسم الشفاء، إلى القلب الناصع ...

والدتى الحبيبة

إلى من كلله الله بالهيبة و الوقار...إلى من علمني العطاء بدون انتظار...إلى من أحمل اسمه بكل افتخار...أرجو من الله أن يمد في عمره فترى ثمارا قد حان قطفها بعد طول انتظار وستبقى كلماتك نجوما أهتدي بما اليوم وغدا وإلى الأبد ...

والدي العزيز

إلى الروح التي سكنت روحي ... زوجي سمير

إلى القلوب الطاهرة الرقيقة والنفوس البريئة إلى ريحان حياتي فرح ونور الهدى .

إلى من بما أكبر وعليها أعتمد ... إلى شمعة تنير ظلمة حياتي أختي ليندة.

إلى من بوجودهم أكتسب قوة ومحبة لا حدود لها ... إلى من علموني معنى الحياة

جدي الغالى رشيد وأمى الثانية حورية

إلى عائلتي الثانية عائلة كموم ( أمي نادية، عمي مراد، ماريا)

إلى كل الذين أحبوني وأحببتهم (محمد، سامية ، سعاد ، طاوس...)

\*تينهينان\*

### إهداء

إلى من عانت الصعاب لأصل إلى ما أنا عليه اليوم، إلى القلب الحنون

... أمى الحبيبة

إلى الذي لم يبخل علي يوما بشيء ووهبني كل ما يملك، من علمني النجاح والصبر ... أبي العزيز

إلى إخوتي الأعزاء، خاصة إلى النور الذي ينير حياتي أخي الصغير رابح إلى من حبه يجري في عروقي ... خطيبي إلى كلّ عائلتي ... دون أن أنسى زميلاتي

\*ä\_\_\_\_\_\_i\_!\*





## تشكرات

اللهم لك الحمد والشكر حتى ترضى، ولك الحمد والشكر إذا رضيت، ولك الحمد والشكر بعد الرضى،

أنت من خلقتنا وصورتنا كما تشاء بإتقان، وأنت من هديتنا بفضلك لشرائع الحق والإيمان،

وأنت من أسبغت علينا من نعمك بلا عدّ ولا حسبان، وأنت من يسترت لنا الأسباب وأوضحت لنا المقاصد فانجلت بتبيان، فلك المحامد كلها بالخواطر والجوارح واللسان، ولك الشكر يا ذا الجود والإنعام والإحسان.

ثم خالص شكرنا إلى من أشعل شمعة في درب عملنا ...

من وقف على المنابر وأعطى من حصيلة فكره لينير دربنا ... الدكتور آية الله عاشوري

إلى كلّ من أهدى إلينا عيوبنا، وبصرنا بها.

<sup>\*</sup>تينهينان وليلة \*



لا يخلو مجتمع من تداخلات حضارية، وصراعات ثقافية، وتباينات اجتماعية وثقافية وفكرية وتاريخية ...، كتلك التي حدثت في العصر العباسي أيام الامتزاج العرقي وتداخل الأجناس البشرية من الشرق والغرب، وتزاوج الثقافات، إذ امتد الزحف لأكثر من ستة قرون، مما انعكس على كل مناحي الحياة، إذ انعكس هذا التتوع والتداخل الثقافي والمعرفي على القيم والإنتاج الإبداعي، ليعكف المثقفون والأدباء والبلغاء والشعراء على الكتابة أو النظم عن حياة الملوك والحكام والخلفاء والولاة من ذوي السلطان من العرب والعجم، متراوحة نظراتهم وتوجهاتهم بين الولاء والبراء، والرضا والسخط، ولعل ما ورد في كتب الجاحظ عامة وكتابه "البخلاء" خاصة، إنما هو تصوير للواقع المعيش، وانتقاده لمجموع تصرفات على وجه السخرية والتهكم، ولعلها رسالة تهكمية منه إلى غير العرب، علما أن الكرم هو الأصل الممدوح، والبخل هو الدخيل المذموم في العرف العربي.

وقد كان اختيارنا لهذا الموضوع دون غيره عن رغبة وفضول كبيرين في الكشف عن سحر البيان عند الجاحظ، وسبر أغوار أسلوبه الساخر المتميز، وهو العارف بخبايا اللغة العربية وخفاياها، إنه الأديب النحرير، والبليغ المتمكن، هذا بالإضافة إلى نفض الغبار عن تراثنا الغني بدقيق العلوم، ونفيس المعارف.

وقد حاولنا من خلال بحثنا هذا الإجابة على بعض الأسئلة التي اتخذناها كمعالم نسير على نهجها، نذكر منها:

- ما هي سمات الأدب العباسي؟ وما مدى حضور الأدب الساخر فيه؟
- كيف تجلت السخرية في الأدب العباسي عامة، وفي أدب الجاحظ خاصة؟
- كيف استطاع الجاحظ من خلال كتابه "البخلاء" معالجة ظاهرة البخل كذُلُق تفشى في عصره بأسلوب ساخر تهكمي؟

انطلاقا من هذه التساؤلات، وسمنا بحثنا ب: السخرية في الأدب العباسي، كتاب "البخلاء" للجاحظ أنموذجا.

وقد قسمنا بحثنا هذا إلى مدخل عنوناه بـ: العصر العباسي-ملامحه وسماته، حددنا من خلاله عصر العباسيين أو العصر العباسي، ومن ثمّ التغيرات الأدبية في ذلك العصر، وذكر سمات المجتمع العباسي.

أما الفصل الأول فعنوناه ب: السخرية وتجلياتها في النثر العباسي، تناولنا فيه مفهوم السخرية والفكاهة لغة واصطلاحا، وعلاقة السخرية بالهجاء والتهكم والكوميديا، ثم ذكرنا أسبابها، أساليبها، صورها ووظائفها، ثم عرجنا على النثر العباسي وتطور السخرية والفكاهة فيه.

وأما الفصل الثاني المعنون ب: السخرية في ضوء كتاب "البخلاء" للجاحظ، صدرناه بلمحة عن حياة الجاحظ، ومن ثمّ تأثير البيئة على أدب الجاحظ الساخر، ثم تتاولنا البخل والشُّحّ، لنختمه بالسخرية في ضوء كتاب "البخلاء".

وأنهينا بحثنا بخاتمة ذكرنا فيها أهم النتائج التي توصلنا إليها من خلال مسارنا البحثي.

توسلنا في بحثنا هذا الإجراء الوصفي التحليلي الذي ارتأينا أنه الأمثل والأصلح لمثل هذه الدراسات، وذلك من خلال تعاملنا مع بعض القصص الواردة في كتاب "البخلاء" للجاحظ، وتحليلنا لما جاء فيها، ووصفنا لما تضمنته من قيم.

من أهم المراجع التي اعتمدنا عليها في إنجاز هذا البحث مجموعة من الكتب نذكر منها على سبيل التمثيل لا الحصر:

- الجاحظ (عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان)، البخلاء، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط2، 1419هـ.
- نعمان محمد أمين طه، السخريّة في الأدب العربي، دار التوفيقية للطباعة بالأزهر، مصر، ط1، 1398هـ/1978م.
- بوحجام محمد ناصر، السخريّة في الأدب الجزائري الحديث، مطبعة العربية، د.ط، 2004م.

- شوقي ضيف (أحمد عبد السلام)، الفن ومذاهبه في النثر العربي، دار المعارف،، بيروت، ط13، د.ت.

- السيد عبد الحليم محمد حسين، السخرية في أدب الجاحظ، الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلام، الجماهيرية الليبية، ط1، 1397ه/1988م.

- فاروق سعد، مع بخلاء الجاحظ، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط6، 1413هـ/1992م.

وقد اعترضتنا في بحثنا هذا بعض العراقيل -حالنا في ذلك حال كل باحث-، فعملنا جاهدين على تخطيها -ولله الفضل والمِنَّةُ في ذلك-.

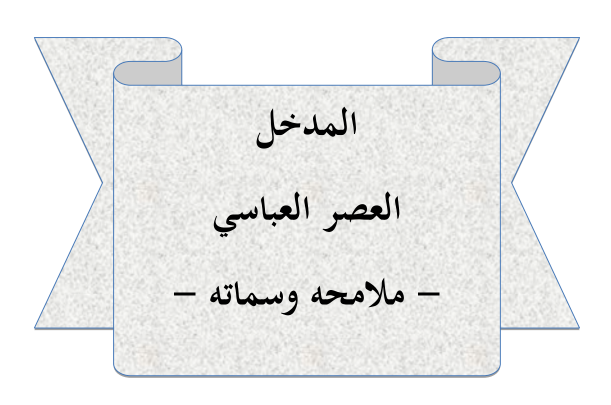
وحسبنا من عملنا هذا أننا قد اجتهدنا، فما كان من صواب فالحمد لله على توفيقه لنا، وما كان غير ذلك فمن أنفسنا ومن الشيطان.

نعلم علم اليقين أننا لم نأت بالنادر، ولكن حسبنا أننا فتحنا الطريق أمام الباحثين من أجل العودة إلى تراثتا بما يزخر به من علوم نفيسة، ومعارف قيمة.

نتوجه في الختام بجزيل الشكر -بعد الله عز وجل- إلى أستاذنا المشرف الدكتور آية الله عاشوري، الذي سهر على توجيهنا في هذا العمل من بدايته إلى نهايته، والذي لم يبخل علينا بنصائحه وإرشاداته القيّمة، ووقته الذي منحنا إياه.

حفظك الله يا أستاذنا وزادك علما ونورا.

تمت بعون الله يوم: 2018/06/03م \*تينهينان\* و \*ليلة سعيد\*



#### 1. عصر العباسيين أو العصر العباسي:

يستمر إلى سقوط بغداد في يد التتار سنة 656ه / 1258م، ويقسم بعض المؤرخين هذا العصر قسمين: العصر العباسي الأول ويمتد نحو مائة عام، والعصر العباسي الثاني ويستقل ببقية العصر، ومن المؤرخين من يقسمه ثلاثة أقسام، يبقي فيها على القسم الأول بنفس الاسم، أما العصر العباسي الثاني فيقف به عند سنة 334هه/ 495م، وهي السنة التي استولى فيها بنو بويه على بغداد والتي أصبحت الخلافة العباسية منذ تاريخها اسمية فقط، ويمتد العصر العباسي الثالث إلى استيلاء التتار على بغداد. وقد يقسم بعض المؤرخين هذا العصر العباسي الثالث قسمين؛ فيقف بالقسم الأول عند دخول بعض المؤرخين هذا العباس الثالث قسمين، فيقف بالقسم الأول عند دخول السلاجقة بغداد 1055ه/1055م، ويستقل القسم الثاني أو العصر العباسي الرابع ببقية العصر. وباستيلاء التتار على بغداد يبدأ العصر الرابع ويستمر الى نزول الحملة الفرنسية بمصر سنة 1213ه / 1798م.

كان بنو أمية شديدي التعصب للعرب والعربية، فكان كل شيء في دولتهم عربي الصبغة، وكانت جمهرة العرب منتشرة في كل مكان امتد إليه سلطانها فلما قامت الدولة العباسية بدعوتها، لم تجد لها من العرب أنصاراً وأعواناً مثل من وجدت من الفرس وأمم الأعاجم، فاكتسحت بهم دولة بني أمية وأسست دولة قوية كان أكثر النفوذ فيها للموالي. فاستخدمهم الخلفاء والأمراء في كل شيء من سقاية الماء إلى قيادة الجيوش والوزارة، وابتدأ شأن العرب السياسي يتضاءل من ذلك الحين شيئاً فشيئاً واختلطوا بالأعاجم وكان من المجموع شعب ممتزج لغة وعادة وخلقاً فأثر ذلك في اللغة لفظاً ومعنى، وشعراً ونثراً كتابةً وتأليف ولم يظهر ذلك بالطبع في جميع الممالك بنسبة واحدة بل كان في أواسط آسيا أظهر منه في مصر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شوقي ضيف أحمد عبد السلام، تاريخ الأدب العربي العصر الجاهلي، دار المعارف، د.ط، د.ت، ص14.

الشام. أما حال ممالك الغرب والأندلس صدر في هذا العصر فلم يبعد كثيراً عما كان عليه في العصر الماضي ثم سرت إليها عدوى تقليدها للمشارقة في أكثر الأمور. 1

خلفت الدولة العباسية دولة بني أمية، واتخذت بغداد حاضرة لها تاركة شؤون الحكم للفرس الذين قضوا قضاء مبرمًا على الأمويين، وبذلك أصبحوا هم السادة الحقيقيين، فلم يعد العرب يتصدرون مكان السيادة، ولم تعد لهم أرستقراطيتهم، كما كان شأنهم في العصر الأموي، فقد أبعدوا غالبًا عن المناصب الكبرى في الإرادة والجيش، وأصبحوا لا يستطيعون الدخول على الخليفة، إلا إذا لهم الموالي من الفرس، أمثال البرامكة وبني سهل، ممن أمسكوا بزمام الأمور.

وبذلك عمت الروح الفارسية في الحياة العباسية، حتى الخليفة نفسه لم يعد كأسلافه الأمويين يمثل شيخا كبيرًا من شيوخ القبائل العربية، بل أصبح خلفا لملوك الفرس الساسانيين، فله وزراؤه وحجابه وبلاطه، وله نفس التقاليد الفارسية في التشريفات، ويعيش معيشة مترفة، وإذا كان أبو جعفر المنصور عرف بالاعتدال في الاتصال بهذه الحياة الجديدة، فإن من خلفوه أقبلوا عليها إقبالا شديدا.

وكان تقدم الفرس على العرب في شئون الحكم سببا في اصطدام هائل بين العرب والموالي، وسرعان ما ظهرت نزعة الشعوبية.<sup>2</sup>

أخذ جماعة من علماء العجم، وأدبائهم يطعنون في عرب الجاهلية لبعدهم عن أسباب الحضارة والثقافة، وطعنوا عليهم أيضا في كل ما يتصل بهم من فضائل خلقية ومن خطابة، وغير خطابة منوهين بفضائل الفرس وغيرهم من شعوب الحضارات القديمة، وما اشتهرت به من عمارة وفنون وعلوم، واتخذ ذلك شكل نزاع ضخم، فألفت كتب كثيرة في مثالب العرب، وكتب أخرى كثيرة في فضائل الفرس وغيرهم، ومن أشهر هؤلاء الشعوبيين في العصر العباسي الأول أبو عبيدة معمر بن المثنى، وأصله من يهود فارس، وهو من أشهر العلماء في اللغة

<sup>1</sup> أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، ج2، أشرفت على تحقيقه وتصحيحه: لجنة من الجامعيين، مؤسسة المعارف، بيروت، د.ط، د.ت، ص155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شوقي ضيف أحمد عبد السلام، الفن ومذاهبه في النثر العربي، دار المعارف،، بيروت، ط13، د.ت، ص121.

والأخبار، وكان يتعصب للفرس على العرب، فألف في فضائل الأولين كتابًا، أما الأخيرون فألف كتابا في مثالبهم، وشاركه في كتابة المثالب والتأليف فيها الهيثم بن عدي، وممن اشتهر بهذه النزعة سهل بن هارون، كاتب البرامكة ثم أخذ أصحاب خزانة الحكمة للمأمون، ومنهم علان الشعوبي وكان وراقا في خزانة المأمون، وقد جمع في كتابه "حلبة المثالب" جملة المطاعن على القبائل العربية في زمن الجاهلية، ولم يقف أنصار العرب صامتين إزاء هذه النزعة، فقد أخذوا يردون على أصحابها، ومن أشهر من اضطلعوا بهذا الرد مدافعين عن العرب الجاحظ في فاتحة الجزء الثالث من البيان والتبيين، وصنع صنيعة ابن قتيبة في رسالة له سماها كتاب العرب.

ترجم الفرس كثيرًا من تراثهم إلى العربية، ومن أشهر من قاموا بهذا الصنيع عبد الله بن المقفع وآل نوبخت، وبخيل إلى الإنسان أنه لم يبق أثر في اللغة البهلوية إلا ترجم إلى العربية سواء تعلق بتاريخ الساسانيين أو بآدابهم، ومن ثم بالغ بعض المحدثين فيما كان للثقافة الفارسية من أثر في العقل العربي، ومن الغلاة في ذلك إنيسترانسيف، فقد أكبر في كتابه "الأثر الإيراني في الأدب الإسلامي" من شأن هذه الثقافة، وتأثيرها في العرب معتمدًا في ذلك على ما يحصيه ابن النديم في فهرسته من أسماء الكتب الفارسية المترجمة، وهي كثيرة هناك كثرة غامرة، إلا أن هذه الكثرة يجب أن نحذرها، فالمسألة مسألة كيف لا كم، وربما كانت أهمية هذه الثقافة لا ترجع إلى ما ترجم إلى لغتهم عن غيرها، فقد كانت وسيطا لي ما ترجم للفرس أنفسهم، وإنما ترجع إلى ما ترجم إلى لغتهم عن غيرها، فقد كانت وسيطا وي نقل كثير من آداب الهند، ومعارفها مثل كتاب كليلة ودمنة الذي نقله ابن المقفع، وكذلك كانت وسيطا في نقل بعض الكتب اليونانية مثل منطق أرسطو الذي ترجمه عبد الله بن المقفع، أو ابنه، على أنه ينبغي أن نشير إلى أنه دخل عن طريق الترجمة من الفارسية كثير من تعاليم الفرس الدينية القديمة عند زرادشت وماني ومزدك، بل ترجموا كتاب زرادشت المسمى من تعاليم الفرس الدينية القديمة عند زرادشت وماني ومزدك، بل ترجموا كتاب زرادشت المسمى يتظاهرون بالإسلام، ويبطنون أديانهم المجوسية القديمة، وكانت عين الدولة يقظة، فأقام يتظاهرون بالإسلام، ويبطنون أديانهم المجوسية القديمة، وكانت عين الدولة يقظة، فأقام

المهدي ديوانا خاصا بمحاكمتهم، وقتل ابن المقفع وكثيرون غيره. وقد انبرى علماء الكلام، وخاصة المعتزلة يردون على هؤلاء الزنادقة، وما زعموا من إثنية ومذاهب دهرية.

ولا تقل أهمية الثقافة الهندية عن الثقافة الفارسية، إذ ترجم العباسيون عنها كثيرا من الحكم والقصص، ومن الفلك والرياضة والطب، وقد ترجم إبراهيم الفزاري للمنصور كتاب الفلك الهندي المعروف باسم "السند هند" يعاونه في ذلك بعض علماء من الهنود، واجتلب يحيى بن خالد البرمكي مجموعة من أبطائهم إلى بغداد، وأمرهم بنقل بعض كتب الطب الهندية، ويظهر أنه كان هناك مترجمون كثيرون يحسنون النقل عن السنسكريتية، ومما نقلوه صحيفة في البلاغة احتفظ بها الجاحظ في بيانه، ومن المؤكد أن كثيرًا من تأملاتهم فيما بعد الطبيعة أخذ طريقه إلى العربية، وكان له صداه الواسع في الصوفية الإسلامية، وقد لعبت نظريتهم في التناسخ، وبعض مذاهبهم الدهرية مثل السمنية دورا هي الأخرى في نزعات الزندقة والإلحاد.

على أن هاتين الثقافتين الهندية والفارسية لا نقاسان في أهميتهما إلى الثقافة اليونانية التي دخلت في العربية لهذا العصر، وكانت مبثوثة في مدارس جند يسابور والرها وحران ونصيبين، كما كانت مبثوبة في الكنائس الشرقية والغربية، وكان للسوريان الفضل الأول في نقل محتوياتها إلى العربية، وبدأ ذلك منذ عصر المنصور، إذ استدعى من جنديسابور أسرة بختيشوع، ليتولى بعض أطبائها علاجه، وجدت هذه الأسرة كما جد غيرها من السوريان في ترجمة الفلسفة اليونانية، وبلغت هذه الترجمة أوجها في عهد المأمون، فقد اتخذ في قصره خزانة الحكمة، وأخذ يضم إليها كنوز المعرفة العربية والأجنبية، وشجع على النقل والترجمة، وطلب من آسيا الصغرى، ومن بيزنطة نفسها المصنفات اليونانية، وفي عهده لمع اسم أبي يوسف يعقوب الكندي أول فلاسفة العرب المهمين، وأحد العقول الكبرى في تاريخ العالم. أ

 $<sup>^{1}</sup>$  انظر ، المرجع السابق، ص  $^{124.122}$ .

#### 2. التغيرات الأدبية في العصر العباسي:

يمكن إرجاع جميع هذه التغيرات إلى ثلاثة أمور: "الأول" ما يتعلق بالأغراض التي تؤديها اللغة، "الثاني" ما يتعلق بالمعانى والأفكار، و"الثالث" ما يتعلق بالألفاظ والأساليب.

#### 1.2 أغراض اللغة:

لما قامت الدولة العباسية وتشبّه الخلفاء بملوك الفرس في أكثر أمور السياسة والمعيشة، وحاكتهم العامة في ذلك بتقليد أمثالهم من طبقات الأعاجم، تتاولت اللغة في المشرق أغراضاً لم تعهد فيها من قبل بنقل علوم تلك الأمم وآدابها وعاداتها وطرق معيشتها. ثم تتاولت هذه الأغراض في الغرب بعدئذٍ بفرق يسير فكان من تلك الأغراض ما يأتي:

- \* تدوين العلوم الشرعية واللسانية والعقلية ولم يدون في صدر الإسلام من ذلك إلا نذر يسير، وكذا الترجمة من اللغات الأجنبية إلى العربية.
- \* تأدية مقاصد الصناعات المختلفة، وخاصة بعد دخول العرب في غمار الصناع وبعد تغرب الأعاجم.
- \* تأدية المقاصد التي استدعاها الانغماس في الترف بلذائد الحضارة التي جرت فيها الأمم عصر الدولة العباسية إلى أمد بعيد، أو اقتضاها نظام الملك والدفاع عنه. كالإمعان في وصف الأشياء النفسية مما لم يعرف للعرب في صدر الإسلام أو عرف وكان قليلاً ممقوتاً صاحبه، وكوصف البحر والأساطيل الحربية والمعارك البحرية. وامتاز بأكثر من ذلك المغرب والأندلس كما امتازت الأندلس بالإجادة في وصف مناظر الطبيعة ومحاسن الوجود لملائمة بيئتها لذلك، وكادت تلحق بها في الوصف صقلية وأفريقية إبان ازدهائهما.
  - \* تأدية مقاصد أنواع الخلاعة والسخرية مما قل نظيره في صدر الإسلام.
    - \* المحاضرة والمناظرة والبحث والجدل وتدريس العلوم.

#### 2.2 المعانى والأفكار:

إن ما حدث في مشارق الممالك الإسلامية ومغاربها أثناء العصر العباسي من الانقلابات السياسية والاجتماعية كان له نتيجة ظاهرة في الحركة الفكرية للمتكلمين بالعربية ظهر ذلك في عباراتهم وأشعارهم بصور مختلفة. فمنها:

- \* ازدياد شيوع المعاني الدقيقة، والتصورات الجميلة، والأخيلة البديعة.
- \* التعويل على القياس والتعليل في الأحكام الفردية: بالإكثار من الحجج والبراهين العقلية وانتحاء مذاهب الفلسفة في الشعر والكتابة والتدريس ولا سيما بعد عصر الترجمة وأكثر ما كان ذلك بالمشرق وقلما عنى به أهل المغرب.
- \* التهويل والغلو في التفخيم المقتبس في المشرق من اللغة الفارسية والساري بعضه بالعدوى إلى أهل المغرب والأندلس.

#### 3.2 الألفاظ والأساليب:

غلب على عبارة اللغة العربية في هذه المدة أمران عظيمان: السهولة والمحسنات البديعية. ويشمل ذلك على ما يأتى:

- \* انتقاء الألفاظ الرشيقة السهلة وقلة الحاجة إلى الارتجال.
- \* ازدياد الميل إلى استعمال ألفاظ القرآن والاقتباس منه والاستشهاد به.
- \* الإكثار من ألفاظ المجاز والتشبيه والتمثيل والكناية والمحسنات اللفظية.
- \* التوسع في إدخال ألقاب التعظيم على أسماء الخلفاء والأمراء والعظماء.
  - \* تفاقم الخطب في استعمال الكلمات الأعجمية في كثير من الأشياء.
  - \* وضع اصطلاحات العلوم والفنون والصناعات ودار الحكومة وغيرها.
- \* التأنق في صوغ العبارات وتوثيق الربط بينهما والميل إلى استعمال السجع.
  - \* التطرف إلى غاية حدي الأطناب والإيجاز ولكل منهما مقام.
  - \* حدوث لغة تأليفية لتعليم العلوم تقاس بمعيار المنطق لا بمعيار البلاغة.

#### 4.2 النثر المحادثة أو (لغة التخاطب):

إن لغة التخاطب بين الخاصة من العرب في أواخر العصر الماضي كانت العربية الفصيحة الخالية من اللحن إلا من آحاد عيروا به، وأن لغة العامة والسوقة من العرب المختلطين بالعجم هي العربية المشوبة بشيء من اللحن، ولغة المتعربين من العجم تقل عن هذه في الفصاحة، وتزيد عليها في اللحن بمراتب مختلفة.

فلما تم امتزاج العرب بالعجم عصر الدولة العباسية، تكونت بين العامة في البلاد التي تكثر فيها جمهرة العرب لغات تخاطب علمية، إلا بين أهل جزيرة العرب، فلم يزل تخاطبهم باللسان العربي الفصيح إلى أواسط القرن الرابع. وبقيت لغات التخاطب في البلاد التي تقل فيها جاليتهم هي اللغات الوطنية الأعجمية ممزوجة ببعض الألفاظ العربية التي أدخلها عليها الإسلام.

وخاف الخلفاء والخاصة من هول تغلب العامية على الفصيحة فيستغلق على المسلمين فهم الكتاب والسنة وهما كل الدين، فحرضوا العلماء على تدوين اللغة والإكثار من العناية بضبط النحو وفنون البلاغة، ولكن ذلك كله لم يوقف تيار العامية الزاخر، واستمر في طغيانه إلى أن غلب في النصف الأخير من عصر هذه الدولة على جميع لغات التخاطب، حتى لغة الخلفاء وعلماء العربية أنفسهم وأصبح لكل بلاد عربية لغة تخاطب عامية خاصة بها، ولكن لم تصبح العامية لغة علم وأدب، كما وأن ذلك لم يكن طويل الأمد. 1

<sup>1</sup> انظر، أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، ج2، ص.ص. 158.155.

#### 3. سمات المجتمع العباسى:

اتسم العصر العباسي بثروة فكرية عارمة تمثّلت بالدراسات والعلوم والآداب والآثار الجمّة، التي ظهرت في مرحلة ذهبية، كان لها كبير الأثر في تنمية الأدب وإغناء التراث العربي وتطويره. والملاحظ أن العصر العباسي كان غنيّا بالأدباء والشعراء على اختلاف مراحله، وهذا ناشئ عن الحياة الثقافية التي ازدهرت سواء في كثرة المدارس والعلوم والحلقات التدريسية، أو في تعدّد الأساتذة وكثرة المؤلفين وتضاعف النتاج وانتشار الثقافة.1

في البيئة العباسية وما تعنيه من تجدد في الحياة، وانفتاح على الدنيا، فالناس تتسابق فيما يجني العيش وأسباب النعيم، وتتنافس في مجالات العالم والمعرفة، ثم تتوزع جماعات، تمضي كل واحدة منها إلى أغراضها وأهدافها، فتتعدد المفاهيم وتختلف الاتجاهات وينشط المجتمع العربي العباسي في صراع خالق مجدد، وينطلق العقل العربي إلى العطاء، ليعمل الإنسان العربي في بناء عصره وصنع بيئته، ويرجع في ذلك إلى حضارات متعددة يغني بها فكره ومطامحه. وتتسع من جراء ذلك حراك العمران، وتشمخ عمارة الفكر الغربي. ويخصبه عطاء الحضارة العباسية.

قد برز في هذا المجال إقليم العراق، فقد غدا مع العباسيين ملتقى متنوع الحضارات أو الجماعات، ليكون مكان تمازج عظيم، بل أرضا معطاء في الحوار والوجود الجديد، وإذا هو منطلق اجتماعي متعدد المراقي والأبعاد، ينهل من الصحراء حينا، ومن حواضر عالمية شرقية وغربية حينا آخر.

<sup>1</sup> الجاحظ (عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان)، البخلاء، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط2، 1419هـ، ص5.

وإذا هو يونان العباسيين بل الشرق إن لم يكن العالم بأكمله وازدهرت في العراق مدينة البصرة، مسقط رأس عمرو بن بحر الجاحظ، لتكون أثينا العرب، وإذا هي تشرع أبوابها للشرق والغرب، فيأتي إليها الناس من كل حدب وصوب لينالوا منها ويعطوها.

وتتباين فيها أساليب العيش والفكر والحياة، وتتشط حركة النقل وتعدد مذاهب الدين، فتولد فيها حركة الاعتزال. وتتشر المدارس والمساجد ويلين لها العيش، وتخصب الحياة وإذا هي مجالات للعمل والعلم، وازدهار الحضارة.

"وإذا عرف العصر العباسي بالعصر الذهبي، فإن ذهبيّته تلك رصّعت بولادة رجل كبير، استطاع أن يشكّل قفزة واسعة في ميادين الأدب واللغة والاجتماع والتأليف والكتابة، ألا وهو الجاحظ أحد أعلام الكتابة في العصر العبّاسي الثاني."2

<sup>1</sup> فاروق سعد، مع بخلاء الجاحظ، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط6، 1413ه/1992م، ص1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الجاحظ، البخلاء، ص5.

الفصل الأول: السخرية وتجلياتها في النثر العباسي

#### 1. مفهوم السخرية والفكاهة:

#### 1.1 لغة:

منه وهزئت به."<sup>2</sup>

ورد في كتاب العين ما نصه: "سخر: سَخِرَ منه وبه، أي: استهزأ. والسُّخْرِيَّةُ: مصدر في المعنيين جميعا، وهو السُّخْرِيُّ أيضا ويكون نعتا كقولك: هم لك سِخْرِيُّ وسُخْريَّة، مذكر ومؤنث [من ذكّر قال: سِخْرِيَّ، ومن أنّث قال: سُخْريّة]. والسُّخَرَة: الضُّحَكَةُ، وأما السُّخْرةُ فما تَسَخَّرْتَ من خادم ودابة بلا أجر ولا ثمن. تقول: هم لك سُخْرَةً وسُخْرِيّاً. قال الله جل وعز: [فَاتَّحَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيًّا حَتَّى أَنْسَوْكُمْ ذِكْرِي]، أي: سُخْريّة، من تَسَخُّرِ الخول وما سواه، وسخريا في الاستهزاء."

أما في الصحاح: "[سخر] سَخِرْت منه أَسْخَرُ سَخَراً بالتحريك، ومَسْخَراً وسُخْراً بالضم. قال أعشى باهِلَة:

إنّي أَتَتْتي لِسانٌ لا أُسَرُّ بها من عَلْوِ أَ لا عَجَبٌ مِنْهُ ولا سَخَرُ والتأنيث للكلمة، وكان قد أتاه خبرُ مقتلِ أخيه المنتشِر. وحكى أبو زيد: سَخِرْتُ به، وهو أردأ اللغتين. وقال الأخفش: سخرت منه وسخرت به، وضحكت منه وضحكت به، وهزئت

وأما في لسان العرب: "سخر: سَخِرَ مِنْهُ وَبِهِ سَخْراً وسَخَراً ومَسْخَراً وسُخْراً، بِالضَّمِّ، وسُخْرَةً وسِخْريًا وسُخْريًا وسُخْريًا: هَزئَ بهِ؛ وَيُرْوَى بَيْتُ أَعشى بَاهِلَةَ عَلَى وَجْهَيْن:

إِنِي أَتَتْنِي لِسانٌ، لَا أُسَرُّ بِهَا مِنْ عَلْوَ، لَا عَجَبٌ مِنْهَا وَلَا سُخْرُ

وَيُرْوَى: وَلَا سَخَرُ، قَالَ ذَلِكَ لَمَّا بَلَغَهُ خَبَرُ مَقْتَلِ أَخيه الْمُنْتَشِرِ، والتأنيث لِلْكَلِمَةِ. قَالَ الأَزهري: وَقَدْ يَكُونُ نَعْتًا كَقَوْلِهِمْ: هُم لَكَ سُخْرِيُّ [سِخْرِيُّ وسُخْرِيَّةٌ [سِخْرِيَّةٌ]، مَنْ ذكَّر قَالَ سُخْرِيًّ الْأَزهري: وَقَدْ يَكُونُ نَعْتًا كَقَوْلِهِمْ: هُم لَكَ سُخْرِيُّ [سِخْرِيًّ وسُخْرِيَّةٌ [سِخْرِيَّةٌ]، مَنْ ذكَّر قَالَ سُخْرِيًّا

<sup>1</sup> الفراهيدي (أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم البصري)، كتاب العين، ج4، تح: د.مهدي المخزومي، د.إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، د.ط، د.ت، ص196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الفارابي (أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري)، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، ج2، تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملابين، بيروت، ط4، 1407ه/1987م، ص679.

[سِخْرِيّاً]، وَمَنْ أَنتْ قَالَ سُخْرِيَّةً [سِخْرِيَّةً]. الْفَرَّاءُ: يُقَالُ سَخِرْتُ مِنْهُ، وَلَا يُقَالُ سَخِرْتُ بِهِ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: [لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ]. وسَخِرْتُ مِنْ فُلَانٍ هِيَ اللَّغَةُ الفصيحةُ. وَقَالَ تَعَالَى: [فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ]، وَقَالَ: [إِنْ تَسْخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ]؛ وَقَالَ الرَّاعِي:

#### تَغَيَّرَ قَوْمِي وَلَا أَسْخَرُ وَمَا حُمَّ مِنْ قَدَرِ يُقْدَرُ

قَوْلُهُ أَسخَرُ أَي لَا أَسخَرُ مِنْهُمْ. وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَوْ سَخِرْتُ مِنْ رَاضِعٍ لَخَشِيتُ أَن يَجُوزَ بِي فِعْلُهُ. الْجَوْهَرِيُّ: حَكَى أَبو زَيْدٍ سَخِرْتُ بِهِ، وَهُو أَرْدَأُ اللَّعَتَيْنِ. وَقَالَ الأَخفش: سَخِرْتُ مِنْهُ وَسَخِرْتُ بِهِ، وَهَزِئْتُ مِنْهُ وَهَزِئْتُ بِهِ؛ كلِّ يُقَالُ، وَالإسْمُ السَّخْرِيَّةُ وَالسَّخْرِيُّ والسَّخْرِيُّ والسَّخْرِيُّ السِّخْرِيًا السِّخْرِيَّا السِّخْرِيَّةُ وَالسَّخْرِيُّ وَالسَّخْرِيُّ ، وَقُرِى بِهِمَا قَوْلُهُ تَعَالَى: [ليَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِيًا]، [سِخْرِيًا]. وَفِي السَّخْرِيُّ وَالسَّخْرِيُّ مِنِي وَأَنا الملك؟ أَي أَسَنتَهْزِئُ بِي، وإطلاق ظَاهِرِهِ عَلَى اللَّهِ لَا يَجُوزُ ، وإنما هُو الْحَدِيثِ: أَتسخَرُ مِنِّي وَأَنا الملك؟ أَي أَسْتَهْزِئُ بِي، وإطلاق ظَاهِرِه عَلَى اللَّهِ لَا يَجُوزُ ، وإنما هُو الْحَدِيثِ: أَتسخَرُ مِنِّي وَأَنا الملك؟ أَي أَسْتَهْزِئُ بِي، وإطلاق ظَاهِرِه عَلَى اللَّهِ لَا يَجُوزُ ، وإنما هُو مَجَازٌ بِمَعْنَى: أَتَصَعَني فِيمَا لَا أَراه مِنْ حَقِّي 9 فَكَأَنها صُورَةُ السِخْرِيَّة. وَقُولُهُ تَعَالَى: [وَإِذا رَأَوْا وَيَسْتَهْزِبُونَ ) كَمَا تَقُولُ اللَّهِ لَا يَعْدَرُون ) كَعْلَا قَوْلُهُ تَعَالَى: [يَسْتَمْرُون ] وَيَسْتَهْزِبُونَ ، كَمَا تَقُولُ : عَجِبَ وتَعَجَّبَ وَاسْتَعْدَرُونَ ] وَقُولُهُ تَعَالَى: [يَسْتَمْرُون ] وَيَسْتَهْزِبُونَ ، كَمَا تَقُولُ : عَجِبَ وتَعَجَّب وَاسْتَعْجَبَ بِمَعْنَى وَاحِدٍ. والسُّخْرَةُ: السَخْرَةُ: يَسْخَرُ مِنْهُ مَنْ ذَكُره كَمَا وَقُولُهُ تَعَالَى: إلَيْ سُخُرُ مِنْهُ ، وَكَذَلِكَ سُخْرِيّ وسُخْرِيَّة؛ مَنْ ذَكَره كَمَرَ السَّينَ، وَمَنْ أَنثه وَالنَّاسِ، وسُخْرَةً: يُسْخَرُ مِنْهُ ، وَكَذَلِكَ سُخْرِيّ وسُخْرِيَّة؛ مَنْ ذَكَره كَمَرَ السَّينَ، وَمَنْ أَنثه وَمَدَّةً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْسَمَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْمُعَلِّي اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِي اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُعْرَالُ الْمُولِ اللْمُولَ اللْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْرِقُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُولُ

ويقول صاحب القاموس المحيط: "سَخِرَ منه و. به، كفَرِحَ، سَخْراً وسَخْراً وسُخْرةً ومَسْخَراً وسُخْرةً ومَسْخَراً وسُخْراً: هَزِئَ، كاسْتَسْخَرَ، والاسْمُ: السُّخْرِيَةُ والسُّخْرِيُّ، ويكسرُ، وسَخَرَهُ، كمنعه، سِخْرياً، بالكسرِ ويضمُّ: كَلَّفَهُ ما لا يُرِيدُ، وقَهرَهُ. وهو سُخْرَةٌ لِي وسُخْرِيُّ وسِخْرِيُّ، ورجُلٌ سُخَرَةٌ، كهُمَزَةٍ: يَسْخَرُ من الناسِ، وكبُسْرَةٍ: من يُسْخَرُ منه، ومن يَتَسَخَّرُ كُلَّ من قَهرَهُ."<sup>2</sup>

<sup>1</sup> ابن منظور (محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين الأنصاري الرويفعي الإفريقي)، لسان العرب، ج4، دار صادر، بيروت، ط3، 1414ه، ص352.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الفيروز آبادي (مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب)، القاموس المحيط، تح: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، ط8، 1426هـ/2005م، ص405.

أما عن الفكاهة فقد أورد الفراهيدي ما نصه: "فكه: ... وفكَّهْتُ القومَ بالفاكهةِ تفكيها، وفاكَهْتُهم مُفاكَهَةً بمُلَحِ الكلامِ والمُزاحِ، والاسم: الفكيهةُ والفُكاهةُ. وتفكَّهْنا من كذا، أي: تَعَجَّبنا، ومنه قولُه تعالى: [فَظَلْتُمْ تَقَكَّهُونَ] (سورة الواقعة، الآية: 65)، أي: تَعَجَّبونَ. وقوله عزّ وجلّ: فاكِهِينَ بِما آتاهُمْ رَبُّهُمْ (سورة الطور، الآية: 18) أي: ناعمينَ مُعْجَبينَ بما هم فيه، ومَنْ قرأ (فَكِهِينَ بِما آتاهُمْ رَبُّهُمْ (سورة الطور، الآية: 18) أي: ناعمينَ مُعْجَبينَ بما هم فيه، ومَنْ قرأ (فَكِهِينَ)، فمعناه: فرحين، ويُختار ما كان لأهل الجنّة: فاكهينَ، وما كان لأهل النّار: فَكِهينَ، أي: أَشْرينَ بَطِرينَ. والفُكاهةُ: المُزاحُ، والفاكِهُ: المازحُ. ويقال في قوله تعالى: (فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ): تَتَدّمونَ. وأَفكَهَتِ النّاقةُ إذا رأيت في لَبَنِها خَثُورَةً قبلٌ أن تَضَعَ فهي: مُفْكِةً. والفكه: الطيب النفس." النّاقةُ إذا رأيت في لَبَنِها خَثُورَةً قبلٌ أن تَضَعَ فهي: مُفْكِةً. والفكه: الطيب

أما الفارابي فقد قال: "[فكه] ... والفكاهة بالضم: المُزاحُ. والفكاهة بالفتح: مصدر فَكِهَ الرجلُ بالكسر، فهو فَكِهُ، إذا كان طيب النفس مَزَّاحاً. والفَكِهُ أيضاً: الأشِرُ البَطِرُ. وقرئ: (ونَعْمةٍ كانوا فيها فَكِهينَ) ، أي أشرين. و (فاكهين) أي ناعمين. والمفاكهة: الممازحة. "2

وأورد ابن منظور: "فكه: ... أَبو مُعاذِ النَّحْوِيُ: الْفَاكِهُ الَّذِي كَثُرُتْ فاكِهتُه، والفَكِهُ: الَّذِي يَبِعُ الفاكهةَ. قَالَ سِيبَوَيْهِ: وَلَا يُقَالُ لِبَائِعِ الْفَاكِهةِ يَثَالُ مِنْ أَعراضِ الناسِ، والفاكهانِيُ: الَّذِي يَبِعُ الفاكهةَ. قَالَ سِيبَوَيْهِ: وَلَا يُقَالُ لِبَائِعِ الْفَاكِهةِ فَكَاه، كَمَا قَالُوا لَبَان وَنَبَال، لأَن هَذَا الضَّرْبَ إِنَّمَا هُوَ سَمَاعِيٍّ لَا اطراديّ. وقَكَّهُ القومَ بالفاكِهة؛ أَيضاً: الحَلُواءُ عَلَى النَّشْبِيهِ. وقَكَّهَهُم بمُلَح الْكَلَامِ: أَطْرَفَهُم، والاسمُ الفكيهةُ وَالفُكاهةُ، بِالضَّمِّ، وَالْمَصْدَرُ الْمُتَوَهَّمُ فِيهِ الْفِعْلُ الفَكاهةُ. الْجَوْهَرِيُّ: الفَكاهةُ، بِالْفَتْحِ، مصدرُ فَكِهَ الرَجلُ، بِالْكَسْرِ، فَهُو فَكِهٌ إِذَا كَانَ طَيِّبَ النَّفْس مَزَّاحاً، والفاكهُ المرَّاحُ. وَفِي حَدِيثِ أَنس: كَانَ النَّيْ مَنْ أَفْكَهِ النَّاسِ مَعَ صَبِي؛ الفاكهُ: المازحُ. وَفِي حَدِيثِ أَنس: كَانَ النَّبِيُّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، مِنْ أَفْكَهِ النَّاسِ مَعَ صَبِي؛ الفاكهُ: المازحُ. وَفِي حَدِيثِ زَيْدِ بْنِ النَّيْنِ: أَنْهُ كَانَ مِنْ أَفْكَهِ النَاسِ إِذَا خَلَا مَعَ أَهله، وَمِنْهُ الْحَدِيثُ: أَربعٌ لَيْسَ غِيبَتُهِن بغيبةٍ، مِنْهُمُ الْمُنَامُ وَقَيلَ: الفاكهُ ذُو المُثَامِرِ واللَّذِينَ يَشْتُمُونَهُنَّ مُمازِحِين. والفُكاهةُ، بِالضَّمِّ: المِزاحُ، وَقِيلَ: الفاكهُ ذُو المُزاحُ، وَقَيلَ: الفاكهُ ذُو المُنَامِرِ واللَّذِينَ والنَّامِرِ والنَّذِينَ. والمَوزاحِ، وفاكَهةُ القومَ مُفاكَهةً بمُلَحِ الكلامِ والمِزاحِ،

 $<sup>^{1}</sup>$  انظر ، الفراهيدي، كتاب العين ، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  انظر ، الفارابي، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، ج6، ص $^{2}$ 

والمُفاكهَةُ: المُمازحَةُ. وَفِي الْمَثَلِ: لَا تُفاكِه أَمَهُ وَلَا تَبُلْ عَلَى أَكَمَهُ. والفَكِهُ: الطَّيبُ النَّفْسِ، وَقَدْ فَكِهاً. أَبو زَيْدٍ: رَجُلٌ فَكِهٌ وفاكِهٌ وفَيْكَهان، وَهُوَ الطَّيِّبُ النَّفْسِ المزَّاحُ؛ وأَنشد:

إِذَا فَيْكُهَانٌ ذُو مُلاءٍ ولِمَّةٍ قَلِيلُ الأَذَى، فِيمَا يُرَى الناسُ، مُسْلِمُ

وفاكَهْتُ: مازَحْتُ. وَيُقَالُ للمرأَة: فَكِهةٌ، وَللنِّسَاءِ فَكِهات. وتَفَكَّهْتُ بِالشَّيْءِ: تَمَتَّعْتُ بِهِ. وَيُقَالُ: تَرَكْتُ القومَ يتَفَكَّهُون بفلانٍ أَي يَغْتابونه ويتتاولونَ مِنْهُ. والفَكِهُ: الَّذِي يُحَدِّث أَصحابَه ويُقالُ: تَرَكْتُ القومَ يتَفَكَّهُون بفلانٍ أَي يَغْتابونه ويتتاولونَ مِنْهُ. والفَكِهُ: الَّذِي يُحَدِّث أَصحابَه ويُضحِكُهم ... أَبو عُبَيْدٍ: تَقُولُ الْعَرَبُ لِلرَّجُلِ إِذَا كَانَ يَتَفَكَّه بِالطَّعَامِ أَو بالفاكهةِ أَو بأَعْراضِ النَّاسِ إِنَّ فُلاَنًا لَفَكِهٌ بِكَذَا وَكَذَا."

وأما الفيروز آبادي فقال: "وفَكَّهَهُمْ بِمُلَحِ الكَلامِ تَفْكيهاً: أَطْرَفَهُمْ بِها، والاسمُ: الفَكِيهَةُ والفُكاهَةُ، بالضم. وفَكِهَ، كَفَرِحَ، فَكَها وفكاهَةً، فهو فَكِهٌ وفاكِهٌ: طَيِّبُ النَّفْسِ ضَحُوكٌ، أَو يُحَدِّثُ صَحْبَهُ فَيُصْحِكُهُمْ، و. منه: تَعَجَّبَ، كَتَفَكَّهَ. والتفاكُهُ: التَّمازُحُ. وفاكَهَهُ: مازَحَهُ." 2

#### 2.1 اصطلاحا:

السخرية قديمة قدم الإنسان لأنها قد تكون ترويحا عن النفس أو تسرية عن القلب، أو استنكارا لما يقع، أو هزءا وتتدرا بالخصم كما جاء في قصة "نوح "(عليه السلام)، حين أمر بصنع السفينة ليجمع فيها كل زوجين اثنين، وأهله ، وقرابته المؤمنين ومن اتبعهم وآمن به...قومه، وضحكوا وقالوا: يا نوح، قد كنت بالأمس نبيا وأصبحت اليوم نجارا فكان جواب "نوح "حاملا الوعيد والتهديد عاقبة لتكذيبهم واستهزائهم، قال تعالى: ﴿ وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاً مِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِنْ تَسْخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ (38) ﴾[هود: 38]

إن السخرية إذا قصد بها الاحتقار والاستصغار لغير سبب ظاهر، فهي منهي عنها بنص القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُنَّ ﴾ [الحجرات: 11]، لما فيه من الاستهانة

انظر، ابن منظور، لسان العرب، ج13، ص523 وما بعدها.  $^1$ 

<sup>2</sup> انظر، الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ص1250.

بأقدار الناس وكراماتهم، ولأنه يجرح شعور المستهان به ويؤذيه "فإذا كان المسخور منه بليد الشعور لا يتأثر بما يلحقه من إهانات، فإن النهي في هذه الحالة لا يتناوله، بل يكون تحقيره ضربا من المزاح الذي أحله الله".

إذا أنت لم تعرف لنفسك حقها هوانا بها كانت على الناس أهونا

والسخريات التي ملئت بها كتب الأدب العربي كانت من هذا القبيل، لأنها تناولت الغفلة والتغافل، والتناقض والتلاعب بالألفاظ والتهكم بالعيوب الخلقية، والنفسية، والجسدية، والدعابة، والحذلق، والرد بالمثل، والتهكم الاجتماعي والسياسي، والتخلص الفج، والقلب والعكس، وضعف العقل، وغير ذلك.

والذي ساق المتتدرين والساخرين إلى هذا، خبرتهم بأن الإنسان يطرب بطبيعته للفكاهة، ويمدح الهشاشة ويستلذ البشاشة، قال "أرسطو": "إن (الملهاة) تطهر النفس كما تطهرها (المأساة)، لأن النفس المطبوعة على الرحمة أو على حسن الذوق، تجد في المأساة والملهاة متصرفا لما تنطوي عليه من العطف والشوق إلى الكمال، واجتناب التشويه".

وقال أيضا: "والهزل أو المزاح تمثيل الصغار من غير غضب يقترن بهذا التمثيل، ومن غير إيلام للمحاكى ... إن المستهزئ تتسم سحنته بالفرح والانبساط، لا بالانقباض والغم والأذى، فالمضحك نوع ذميم أو مشوه، لا يبلغ حدا الإيلام لنا أو الإيذاء"1.

لقد تعددت مفاهيم السخرية عند الكثير من الباحثين، منها ما ورد عن محمد ناصر في أنها: "طريقة فنية أدبية ذكية لبقة في الإبانة عن آراء ومواقف ذات رؤية خاصة، وبصيغة فنية متميزة، وهي أسلوب نقدي هازئ، هادف في التعبير عن أفعال معينة كعدم الرضا بتتاقضات الحياة وتصرفات الناس وكشف الحسرة والمرارة بطريقة غير مباشرة، بعيدا عن العاطفة

-

<sup>1</sup> السيد عبد الحليم محمد حسين، السخرية في أدب الجاحظ، الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلام، الجماهيرية الليبية، ط1، 1397ه/1988م، ص 64 وما بعدها.

الجامحة، والانفعال الحاد قصد الإصلاح والتقويم والتغيير نحو الأحسن، وطلبا للتنفيس عن  $^{1}$ الآلام المكبوتة. $^{1}$ 

يقول شوقى ضيف: "السخرية أرقى أنواع الفكاهة لما تحتاج من ذكاء، وخفاء، ومكر، وهي لذلك أداة دقيقة في أيدي الفلاسفة الذين يهزؤون بالعقائد والخرافات، ويستخدمها الساسة للنكاية بخصومهم، وهي حينئذ تكون لذعا خالصا، وقد تستخدم في رقة وحينئذ تكون تهكما إذ يلمس صاحبها لمسا رقيقا  $^{2}$ ...

وقد يستعين الساخر باللذع والتهكم "وعلى ذلك فاللذع والتهكم لونان من ألوان السخرية 3...

نستشف من خلال هذا أن السخرية وجه آخر للفكاهة، ومجمعا للذع والتهكم، ومنه يمكن اعتبارها طريقة تعبيرية يراد منها النيل من الآخرين على سبيل الانتقاص والاستهزاء والتهكم.

وقد تعددت مبتغيات السخرية وأهدافها المرجوة من ورائها، وذلك باعتبارها رسالة موجهة إلى الغير على سبيل ألفاظ مشفرة تحتوى على معان تحمل بين طياتها لذعا وردعا، إنها: "وسيلة للنيل من الآخرين لتحقيق أهداف متعددة منها: الإساءة والتشفى، واظهار التفوق، والتخلص من ظروف قاهرة، والاستخفاف، والاستهانة، وعدم الاكتراث، كما أنها أسلوب لدفع الأذي وتفريغ الطاقة."4

السخرية سلاح يستخدم للنيل من الخصم ببرودة أعصاب، من غير إبداء أي تشنج، كدليل على ضبط النفس، بمعنى أنها البديل عن الهجوم المباشر والسباب، "لهذا قد يغضب الأديب ويثور، ويؤثر أحيانا أن يخفي في نفسه الغضب والثورة، ويحرص على ضبط أعصابه

أ بوحجام محمد ناصر ، السخرية في الأدب الجزائري الحديث، مطبعة العربية، د.ط، 2004م، ص32

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شوقى ضيف، الفكاهة في مصر ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، د.ط، 1969م، ص35.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

متكلفا الضحكة أو البسمة، لينال من خصمه بطريقة يعدل فيها عن الهجوم والسباب إلى لون آخر وهو السخرية. $^{1}$ 

ومن الأدباء والباحثين المحدثين الذين حاولوا تعريف السخرية المازني الذي يرى أن السخرية عبارة عما يثيره المضحك أو غير اللائق من الشعور بالتسلى أو التقزز، على أن تكون الفكاهة عنصرا بارزا والكلام مفرغا في قالب أدبي"2.

يقول عبد الحليم حفني: "السخرية أسلوب أو سلاح عدائي، مهما كانت دوافعها، ومهما كانت مقامها، ومهما صغرت درجاتها أو كبرت، ويتميز عن غيره من أساليب العداء بأنه مصوغ بروح الفكاهة وأسلوبها".3

وليست السخرية عدائية دائما، بل قد تكون توجيهية أو تتفيرية من سلوك أو عادة سيئة، أما أن تكون عدائية مهما كان مقامها أو دوافعها فالأمر لا يستقيم هكذا على إطلاقه إلا إن كنا نقصد أنها كذالك من وجهة نظر المسخور منه، ويعرفها نعمان طه بأنها: "النقد الضاحك أو التجريح الهازئ."4

أما قحطان التميمي فيقول: "السخرية في الشعر طريقة تعبيرية متطورة، توسل بها الشعراء لنقد الأوضاع السياسية والاجتماعية والسير الفردية، والنبل منها بأسلوب يترفع عن الشتيمة والسباب المحض، ويتنزه عن القذف والإيغال في الفحش ورفث القول"5

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{31}$ 

<sup>2</sup> إبراهيم عبد القادر المازني، حصاد الهشيم، مطابع دار الشعب، د.ط، د.ت، ص302.

<sup>3</sup> عبد الحليم حفني، أسلوب السخرية في القرآن الكريم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، د.ط، 1978م، ص15.

<sup>4</sup> نعمان محمد أمين طه، السخريّة في الأدب العربي، دار التوفيقية للطباعة بالأزهر، مصر، ط1، 1398هـ/1978م، ص14.

<sup>5</sup> قحطان رشيد التميمي، اتجاهات الهجاء في القرن الثالث هجري، دار المسيرة، بيروت، د.ط، د.ت، ص356.

ويعرفها سليمان الشبانة بأنها: "الاستهزاء من الشخص أو الموقف بأسلوب يثير الضحك منه، بقصد إهانته و احتقاره، لتحطيم معنوياته الشخصية، والابتعاد عن مواقفه الشائنة."

الشائنة."

وهذه الطريقة الذكية التي تسخر العقل وتعتمد برود الأعصاب هي طريقة السخرية، "فالسخرية فن لا يتقنه ولا يجيده إلا الأذكياء البارعون في التعبير عن الكلمة بحذق ولباقة وذكاء، بينما الهجاء الخالص لا يعوزه التركيز على الكلمات أو اختيار المعاني الناعمة الجارحة في آن واحد كما هو الحال في السخرية"<sup>2</sup>

وعلماء النفس يرون أن هناك صلة وثيقة بين الذكاء والسخر ويقولون أن الارتباط واضح بينهما، فكلما ارتفعت نسبة النجاح كان المجال أرحب لوجود الحس الفكاهي أو الساخر،"3

وقد أدرك أرسطو منذ القدم هذه العلاقة فعالجها في خطاباته. $^{4}$ 

#### 2. علاقة السخرية بالهجاء والتهكم والكوميديا:

#### 1.2 الهجاء:

يعرفه العدواني بقوله: "وهو أن يقصد المتكلم إلى هجاء إنسان فيأتي بألفاظ موجهه ظاهرها المدح وباطنها القدح، فيوهم أنه يمدحه وهو يهجوه."<sup>5</sup>

<sup>1</sup> سليمان بن محمد الشبانة، الرسوم الساخرة في الصحافة-دراسة تحليلية، شركة العبيكان للطباعة والنشر، الرياض، د.ط، د.ت، ص10.

<sup>2</sup> انظر، عبد الغني العطري، أدبنا الضاحك، ص131.

<sup>3</sup> انظر، عبد الحليم حفني، أسلوب السخرية في القرآن الكريم، ص15.

<sup>4</sup> كامل المهندس مجدي وهبة، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مكتبة لبنان، بيروت، ط2، 1984م، ص60.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن أبي الإصبع العدواني (عبد العظيم بن الواحد بن ظافر البغدادي ثم المصري)، تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تقديم وتحقيق: الدكتور حفني محمد شرف، الجمهورية العربية المتحدة – المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية – لجنة إحياء التراث الإسلامي، د.ط، د.ت، ص550.

والسخرية نوع من الهجاء ولكنها تختلف عنه، فالهجاء صادر عن نفس غاضبة تهدف إلى التجريح والتشهير والانتقاص والمبالغة في التعدي، وليست السخرية كذلك في أغلب الأحيان. 1

وقد اصطلح الناس منذ القدم على أن الهجاء فن الشتم والسباب<sup>2</sup>، يقول قدامة: "الهجاء ضد المديح"<sup>3</sup>، ويذكر في موضع آجر عيوبه فيقول: "كما أن معرفة رداءة المدح قد كان سهلها معرفة جيدة، فكذلك عيب الهجاء يسهل الطريق إلى العلم به ما تقدم في باب نعته، وجماع القول فيه: أنه متى سلب المهجو أموراً لا تجانس الفضائل النفسية كان ذلك عيباً في الهجاء، مثل أن ينسب إلى أنه قبيح الوجه، أو صغير الحجم، أو ضئيل الجسم، أو مقتر، أو معسر، أو من قوم ليسوا بأشراف، إذا كانت أفعاله في نفسه جميلة، وخصاله كريمة نبيلة، أو أن يكون أبواه مخطئين، إذا كان مصيباً، أو غويين، إذا وجد رشيداً سديداً، أو بقلة العدد، إذا كان كريماً، أو بعدم النظار، إذا كان راجحاً شهماً، فلست أرى ذلك هجاء جارياً على الحق."<sup>4</sup>

وقد أجمع أشهر الذين تعرضوا لتقسيم الشعر على أنه باب رئيس من أبواب الشعر، يرتبط ارتباطا وثيقا بالفطرة الإنسانية فهو نابع من عاطفة الغضب، وهو عند ابن الأثير الحلبى: ذكر المساوئ."<sup>5</sup>

ويعرفه محمد محمد حسين بأنه: "أدب غنائي يصور عاطفة الغضب أو الاحتقار والاستهزاء"6.

<sup>11</sup> انظر، شوقى محمد المعاملي، الاتجاه الساخر في أدب الشدياق، مكتبة النهضة المصرية، د.ط، 1987م، ص11

<sup>2</sup> محمد محمد حسين، الهجاء والهجاءون في الجاهلية، دار النهضة العربية، بيروت، ط3، 1389هـ، ص5.

 $<sup>^{3}</sup>$  انظر، قدامة بن جعفر (بن قدامة بن زياد البغدادي أبو الفرج)، نقد الشعر، مطبعة الجوائب، قسطنطينية، ط1، 302ه، ص30.

 $<sup>^{4}</sup>$  المرجع السابق، ص $^{73}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن الأثير (نجم الدين أحمد بن إسماعيل الحلبي)، جوهر الكنز "تلخيص كنز البراعة في أدوات ذوي البراعة"، تح: محمد زغلول سلام، منشأة المعارف، الاسكندرية، د.ط، د.ت، ص309.

<sup>6</sup> محمد محمد حسين، الهجاء والهجاءون في الجاهلية، ص16.

ويرى قحطان التميمي أن: "الهجاء تعداد للمعايب وكشف لبشاعة الرذائل والتتاقض في الفرد والمجتمع بكل مظاهره السياسية والاجتماعية والأخلاقية" 1

الهجاء يعني تجلي الغضب العلني، "فالأديب قد يغضب ويثور وتشتد الخصومة بينه وبين من أثارها في نفسه، كما سبق وأن أشرنا، فيعمد أحيانا إلى السباب فينال من خصمه و يشفي قلبه من الحقد الذي يشعر به."<sup>2</sup>

يقصد بالهجاء الهجوم المباشر والسباب، في مقابل السخرية التي تعنى بضبط النفس والرد على الخصوم بأسلوب تهكمي.

إن التباين بين السخرية والهجاء، هو عنوان التباين بين الناس فيما يتعلق بإتقان فنون الرد، دون التغاضي عن الدوافع الذاتية، والتي نذكر منها على سبيل التمثيل لا الحصر: "حرص الأديب على حياته حينا، و منها رغبته في إخفاء غضبه حينا آخر، و منها علو كعبه في العلم والثقافة حينا آخر، ولا غرو في هذا فالعلم يشحذ الذكاء، و الذكاء يسعف صاحبه عادة في هذه المواطن، فنرى الأديب المثقف ينال من خصمه في هذه الحالة بطريقة ملتوية لا بطريقة ساذجة."<sup>3</sup>

#### 2.2 التهكم:

يقصد بالتهكم: "ذكر أشياء أو أباطيل لا يعتقد بها الشخص، وفي نفس الوقت يتظاهر بالاعتقاد بأنها صحيحة، أو يذكرها في معرض التعجب من وجودها، ومن ثمّ يستهزئ بها وهو من صور السّخرية الشفافة التّى ليس من السهل تعريفها، ولكنها تعرف بالذهن اللّماح."4

أما العدواني فقدأوردما نصه: "يقال: تهكمت البئر إذا تهدمت، وتهكم عليه: اشتد غضبه. والمتهكم المتكبر وقال أبو زيد: تهكمت: تعتبت، وهكمت، عيرته تهكيماً عبته، وعلى

<sup>. 12</sup> فحطان رشيد التميمي، اتجاهات الهجاء في القرن الثالث الهجري، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص30.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>44</sup> نعمان محمد أمين طه، السخرية في الأدب العربي، ص $^4$ 

هذا يكون التهكم إما لشدة الغضب قد أوعد بلفظ البشارة أو لشدة الكبر وتهاونه بالمخاطب قد فعل ذلك أو ذكر بفعله عند العقوبة على سبب المعيرة له، فهذا أصله.

وهو في الاستعمال عبارة عن الإتيان بلفظ البشارة في موضع الإنذار، والوعد في مكان الوعيد، والمدح في معرض الاستهزاء."<sup>1</sup>

وقريب مما سبق قول المؤيد بالله: "وهو تفعل من قولهم تهكّمت البئر، إذا تساقطت جوانبها، وهو عبارة عن شدة الغضب لأن الإنسان إذا اشتد غضبه فإنه يخرج عن حد الاستقامة وتتغير أحواله، وفي الحديث عن الرسول صلّى الله عليه وسلّم: "اتقوا الغضب فإنه يوقد في فؤاد ابن آدم النار، ألا تروه إذا غضب كيف تحمر عيناه وتتنفخ أوداجه"، وهو في مصطلح علماء البيان عبارة عن إخراج الكلام على ضد مقتضى الحال استهزاء بالمخاطب، ودخوله كثير في كلام الله تعالى: وكلام رسوله وعلى ألسنة الفصحاء، وله موقع عظيم في إفادة البلاغة والفصاحة."

أما ابن حجة الحموي فيرى أن: "التهكم نوع عزيز في أنواع البديع، لعلو مناره، وصعوبة مسلكه، وكثرة التباسه بالهجاء في معرض المدح، وبالهزل الذي يراد به الجد، ويأتي الفرق بينهما بعد إيضاح حد.

والتهكم، في الأصل، التهدم. يقال: تهكمت البئر، إذا تهدمت وتهكم عليه إذا اشتد غضبه، والمتهكم المحتقر. قال أبو زيد: تهكمت غضبت وتهكمت تحقرت، وعلى هذا يكون المتهكم لشدة الغضب قد أوعد بالبشارة، أو لشدة الكبر أو لتهاونه بالمخاطب قد فعل ذلك، فهذا أصله في الاستعمال.

وفي المصطلح هو عبارة عن الإتيان بلفظ البشارة في موضع الإنذار، والوعد في مكان الوعيد، والمدح في معرض الاستهزاء، فشاهد البشارة في موضع الإنذار قوله تعالى: {بَشِّرِ

ابن أبي الإصبع العدواني، تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، ص $^{568}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المؤيد باللَّه (يحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم الحسيني العلويّ الطالبي)، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ج3، المكتبة العنصرية، بيروت، ط1، 1423ه، ص91.

الْمُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا} (النساء: 138). وشاهد المدح في معرض الاستهزاء بلفظ المدح، قوله تعالى: {ذُقُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ} (الدخان: 49). قال الزمخشري: إن في تأويل قوله تعالى له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله تهكمًا، فإن المعقبات هم الحرس من حول السلطان يحفظونه، على زعمه، من أمر الله على سبيل التهكم، فإنهم لا يحفظونه من أمره في الحقيقة إذا جاء، والله أعلم. ومنه قوله تعالى: {قُلْ بِئِسَمَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيمَانُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ} (البقرة: 93). فقوله: إيمانكم تهكم."1

ومما سبق ذكره يتبين لنا العلاقة الوطيدة بين كل من الهجاء والسخرية والتّهكم، وأنهم يخرجون من مشكاة واحدة، ويصبون في إناء واحد ألا وهو الانتقاص من الغير، وكشف العيوب والمستور، وهذا ما أوضحه فاعور ياسين في قوله: "إلا أنه بين الهجاء والسخرية والتّهكم صلات شتى تجعل كل واحد منها قريب من الآخر حيث يمكن أن ينظر إليها كلها على أنها تنبع من نفس واحدة، هي النفس الحاقدة أو الراغبة في الانتقاص."<sup>2</sup>

والعلاقة بين السخر والهجاء كالعلاقة بين الجزء والكل، إذ السخرية لم تكن يوما غرضا شعريا مستقلا عن الهجاء إنما هي أسلوب في الأداء الهجائي تطور بتطور الهجاء لأنها أداة من أدواته و جزء منه، وليس من مبرر لجعلها غرضا مستقلا، فكما سلك الشعراء إلى هجاء المظاهر السياسية والاجتماعية والشخصية أسلوبا جادا فإنهم سلكوا إلى هجاء هذه المظاهر أسلوبا هازلا متفكها ساخرا"3

والأديب حينما يسخر يتناول بعدما بين الأشياء والطبيعة، ويركض في حلبة جادا أو متفكها مداعبا، أي أنه قد يستوحي إرادته أو مشاعره أو يستملي عقله، فإن كانت الأولى فهو هاج منتقم، وأن كانت الثانية فهو ساخر يركب ما بدا له بالدعابة."4

<sup>1</sup> ابن حجة الحموي (تقي الدين أبو بكر بن علي بن عبد الله الحموي الأزراري)، خزانة الأدب وغاية الأرب، تح: عصام شقيو، دار ومكتبة الهلال، بيروت، دار البحار، بيروت، الطبعة الأخيرة، 2004م، ص215.

 $<sup>^{2}</sup>$  فاعور ياسين، السخرية في أدب إميل حبيبي، ص $^{3}$ 

<sup>3</sup> قحطان رشيد التميمي، اتجاهات الهجاء في القرن الثالث الهجري، ص357.

<sup>4</sup> إبراهيم عبد القادر المازني، حصاد الهشيم، ص302.

فالسخرية فن له خصائصه وطبيعته إلا أنه لا يخرج عن كونه هجاء، وهي عنصر من عناصر هذا الهجاء تحتاج إلى مواهب متعددة ومقدرة فائقة في اختيار الموضوع وصياغته وطريقة تقديمه وأسلوب المعالجة ، ومعرفتا بأذواق المتلقين وأقدار المهجوين."1

والسخرية مزيج بين شيئين، الهجاء والفكاهة، ومزج الهجاء بالفكاهة والهزل يكسبه البقاء والرسوخ في الأذهان، يقول القاضي الجرجاني: "فأما الهجو فأبلغه ما جرى مجرى الهزل والتهافت، وما اعترض بين التصريح والتعريض، وما قربت معانيه وسهل حفظه؛ وأسرع عُلوقُه بالقلب ولصوقه بالنفس؛ فأما القذف والإفحاش فسِباب محض، وليس للشاعر فيه إلا إقامة الوزن وتصحيح النظم."<sup>2</sup>

والفكاهة شيء موهوب غير مكتسب، فهي مركبة في طباع الهجائيين الممتازين، اللذين لا تكاد أعينهم تقع على الشيء حتى تتدفق عليهم ألوان من الصور الفكهة والأخيلة الساخرة التي تسعفهم بها البديهة دون إعمال كبير للعقل أو كد للمخيلة، فالصورة تلمع في ذهن الهجاء الساخر الفطن فتسعفه بالنكتة الصائبة بمجرد وقوع عينه على موضوع هجائه أو تخليه."3

إن الفكاهة: "اصطلاح لا يأبى أن يعرف فحسب بل تتعالى عن التعريف" 4، ومن أقرب التعريفات التي توضح هذا المعنى التعريف الذي صاغه أحد الباحثين بقوله "الفكاهة تجاوب بين ما هو مضحك، أو غير معقول، أو ما يتميز بصفة التناقض في القول والفعل والحركة، وبين القدرة العقلية على إدراك هذه العناصر وتقديرها والتعبير عنها 5، إذا فالفكاهة تفاعل بين المضحك والعقل.

<sup>1</sup> انظر، عباس بيومي عجلان، الهجاء الجاهلي صوره وأساليبه الفنية، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، د.ط، 1985م، ص282.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> القاضي الجرجاني (أبو الحسن علي بن عبد العزيز)، الوساطة بين المتنبي وخصومه، تحقيق وشرح: محمد أبو الفضل إبراهيم وعلى محمد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، د.ط، د.ت، ص24.

 $<sup>^{3}</sup>$  انظر، محمد محمد حسين، الهجاء والهجاءون في العصر الجاهلي،  $^{4}$ 

<sup>4</sup> انظر، نعمان محمد أمين طه، السخرية في الأدب العربي، ص15.

<sup>5</sup> أنيس فريحة، الفكاهة عند العرب، 14.

#### 3.2 الكوميديا:

أما الكوميديا "فهي فن عقلي يقوم على النشاط الإبداعي، وهي تصوير لمثالب النّاس، وعيوبهم، ونقائصهم، ومظاهر ضعفهم في إطار فنّي ينطوي على انسجام معكوس و هي فلسفة الضحك التّي تسمو بالهزلي من المستوى العامي المبتذل إلى مستوى جمال فنّي إنساني."1

والكوميديا فن يصور العيوب الاجتماعية تصويرا ساخرا فمن الناحية الأخلاقية تمتدح الكوميديا المثل الأعلى و تعلى من شأنه في حين تسخر من نقيضه.

"تتحصر مهمة الكوميديا في تصوير بعض النماذج البشرية كالبخلاء أو الأدعياء، أو أنصاف المتعلمين أو المتحذلقين أو المرضى الموهومين أو النساء المغرورات أو الفاتنات العالمات، إن هذه الشّخصيات التّي يتناولها الكوميديون في العادة بالسخرية والتهكم إنما هي الشخصيات الانعزالية التي تحيا على هامش المجتمع أو الشخصيات المنحرفة التي تتأى بنفسها عن معايير الجماعة."<sup>2</sup>

يمكننا القول بأن السخرية تبنى على العقل والفطنة، وتقوم على الثقافة وسعة العلم، وتهدف إلى أغراض بعيدة تتصل بالمجتمع و ما فيه من مبادئ فاسدة وشخصيات بارزة أو طبقات منحرفة أو هيئات مسيطرة، وبالتالي هي مرآة تعكس الواقع بصورة ساخرة ومعبرة.

#### 3. أسباب السخرية:

لقد تتوعت الأسباب والدوافع المؤدية إلى السخرية وتعددت، نذكر منها على سبيل التمثيل لا الحصر:

- أن الساخر هو ذلك المتعالي بنفسه عن المجتمع الذي يضحك منه أو من أحد أفراده لأسباب ترجع إلى حقده على المجتمع، لما يشعر به من نقص خلقي أو حرمان، وينقد بما منحه الله من موهبة أو مقدرة على السخرية، ينقد الأفراد أو المجتمع، لإخفاء هذا النقص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص18

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع السابق، ص $^{16}$ .

- عداوة بينه وبين الشخص الذي ينقده لسبب من الأسباب التي تنجم عن الاحتكاك الدائم بين الناس، لغرض الانتقام.
- تعالى شخص ناقص لا يحسّ ما فيه من نقص، فيضطر الأديب الساخر إلى أن يرده إلى صوابه أو منطقه، فيحاول حينذاك البحث عن عيوبه ويضخمها ويكبرها، بهذا يجعل منها وبفنه أداة للضحك.
- وقد تتولد عن تعالى الشخص الساخر بنفسه، شعوره بالغرور، وإجلال مكانته، لهذا يلجأ إلى نقد المجتمع بإبراز ما فيه من نقائص ومفارقات¹، لذلك قال العقاد: "... فالعبث و الغرور بابان من أبواب السخرية بل هما جماع أبوابه كافة ..."2

ويمكن أن تكون نابعة عن:

- حساسية الناقد نفسه على انه ذو عين بصيرة نفاذة يحس نقائص المجتمع فيتناول قضاياه بروح مرحة هذا بالاعتماد على أساليب السخرية المختلفة، قاصدا من وراء ذلك الإصلاح في قالب الإضحاك ، كما قد تكون وسيلة منه (الناقد) للعلاج و التنفيس كما يشعر به.3
- استعداد الفنان المزاجي الذّي يكون ذهنه مهيئا دائما إلى السخرية بالناس مع انتفاء دافع شخصي معين يدفعه إلى ذلك، ويمكن أن يكون الشخص نفسه ميّالا إلى الشرّ بطبعه حيث يميل إلى إغاضة الناس و التشفي منهم، لضعة أصله و محاولته الانتقام من الناس كرها و حقدا.

وهذا متأصل في الطفولة الإنسانية حينما نرى بعض الصبية يقذفون الحيوانات بالحجارة أو يتعدّون عليها من غير رحمة أو شفقة لغير سبب ظاهر، ونرى بعض الناس قد تأصل فيهم النيل إلى المشاكسة و جرى في طبعهم إلى حد مضايقة غيرهم و الشعور باللّذة

<sup>1</sup> انظر ،المرجع السابق، ص18.

<sup>. 17</sup> محمود، مطالعات في الكتب والحياة، المكتبة التجارية، ط $^{2}$ 10، د.ت، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  انظر ، المرجع نفسه، ص $^{17}$ .

حينما يرون غيرهم يتألمون، وأوضح مثال على ذلك الحطيئة (ت.679م) في الأدب العربي، وبرناردشو (1950/1856م) في الأدب الإنجليزي، فقد كان الحطيئة مغمور النسب محروم الميراث، لقي بين القبائل، ونشأ الثاني في بيئة اجتماعية منحلة فكان أبوه مدمن خمر، لذلك كان كلما أصيب بكارثة أو محنة، رقّه عن نفسه بالضحك و السخريّة أما أمه فقد تركت زوجها وعاشت مع معلم موسيقي دون أن تلقي بالها على شؤونها الزوجية.

كانت هذه هي الأسباب المؤدية للسخريّة، التي تعددت، منها ما يعود إلى الفنان (الأديب) في حد ذاته أو إلى الشخص المسخور منه.

أما عن الأسباب الأولى قد تعود إلى الساخر وإلى شعوره بالدونية أو إلى غروره لإجلال مكانته، لهذا يلجأ إلى المجتمع أو قد تكون عن حذق من الناقد الذي يستشف نقائص مجتمعه فيتناول قضاياه بقلب مرح مضحك ومن ثمة تصبح وسيلة للترويح عن النفس و عما يشعل ربه.

كما قد تعود إلى مزاجية من الفنان دون أن يكون هناك أي سبب يدفعه إلى ذلك أو إلى نفسه الميالة إلى الشر و إلى إغاظة الناس و التشفي منه، وهذا له أسبابه بالطبع.

أما عن الأسباب الثانية تعود إلى تكبر الشخص، فيضطر الأديب إلى البحث عن عيوبه ليبصره بها فيرده إلى صوابه.

أما الأسباب الثالثة تتمثل في طبيعة العلاقة القائمة بينه (الفنان) وبين الشخص الذّي يسخر منه والتي قد تكون لغرض النيل منه و الانتقام كذلك.

#### 4.أساليب السخرية وصورها:

إن الأديب الفنان يتخير ألفاظه و تراكيبه، ليعبر بها عن مكنون مشاعره، و عصارة فكره فيبني من كلّ ذلك أساليب ينتقيها ليبلغ غايته في أقناع المتلقي بما يريد لإيصاله إليه.

ا نعمان محمد أمين طه، السخريّة في الأدب العربي، ص18.

هذا الانتقام و القصد في الكتابة يعبرًان تعبيرا صادقا عن مواقف وأفكار تحمل عمقا معينا وكثافة متميزة، ودلالات خاصة، كما يبينان إبانة واضحة عن شخصية الكاتب المتبني لتلك المواقف المتميزة عن غيره في اختيار المفردات وصياغة العبارات والتشبيهات البلاغية. 1

يعد الأسلوب قناة للعبور إلى شخصية صاحبه، سواء منها الفنّية أو الوجودية ... وقد أقر بوفون Buffon: في كتابه (مقالات في الأسلوب): إن الأسلوب هو الرجل ... قال شوبنهاور Shopen hauer: الأسلوب هو ملامح التفكير، وقال عنه فلوبير floubert: بأنه طريقة مطلقة في تقدير الأشياء.2

إن هذه التعريفات والتحديدات تشير جلّها إلى أن الأسلوب هو الطريقة أو فن القول، أو المنهج أو المسلك الذي يسير فيه أو عليه من يريد بلوغ هدف معين من قوله أو كلامه كما أنه يخضع لمؤثرات خاصة وعوامل توجهه وجهة معينة فتصبغه بصبغة متميزة، تلك المؤثرات حصرها على أبو ملحم في أصلين اثنين رئيسيين تتفرع عنهما بقية العوامل.

هذان العاملان هما: شخصية الأديب و موضوع الكتابة.

أما العامل الأول فيتعلق في الصفات النقدية، والعاطفية، والجسمية التي تكون عليها شخصيته والتي لها أثرها الكبير في نوعية الأساليب التي يظهر بها العمل الأدبي، فتصبغ بالتشاؤم والتفاؤل والشمولية، والجزئية والرقة، والخشونة، والقوة، والركاكة ...

كما أنه -شخصية الأديب- تتأثر بالبيئة والجنس والثقافة والدّين، فتنشأ عن ذلك أساليب مصبوغة بصبغة القيم الدينية والاجتماعية التي تطفو على حياة الأديب.

أما العامل الثاني فيتعلق بموضوعات الأدب التي يحصرها في الإنسان والطبيعة، و ما له من صلة بما يتأثر بهما أو يؤثر فيهما.3

3 بوحجام محمد ناصر، السخريّة في الأدب الجزائري الحديث، ص209.

محمد، الأسلوبية منهجا نقديا، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، ط1، 1989م، ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر ، المرجع السابق، ص28.

من خلال ما سبق نقول إن أسلوب التعبير يخضع لظروف معينة، فهو مختلف ومنتوع باختلافها وتتوعها، لهذا تتنوع أساليب الكتابة بما لا يمكن حصره في عدد معين، لأنها نتاج المشاعر المتدفقة التي لا تعرف التوقف وكلّها تبحث لها عن أية وسيلة للوصول إلى وعي المتلقى المخاطب أو المقصود بالخطاب.

والساخر نفسه هو أديب فنان يملك خيالا مرنا وعقلا راجحا ومشاعر محتدمة، وذكاء لماحا وروحا مرحة، وقدرة على الصياغة، وملكة اختيار ما يحقق غرضه من الكتابة ... فبفضل هذه المعطيات والامتيازات يتتاول المسخور منه بالعبث والمداعبة، والتندر، والتهكم. 2

## \* معالجة الشيء الحقير كأنه عظيم:

أو ما يسمى في أدبنا العربي الذم بما يشبه المدح، ونضرب مثلا على هذا بمخاطبة عالم يستهزأ بجاهل قائلا له: قل لي يا سيدي الأستاذ أو أخبرني أيها العالم الجليل، أو مخاطبة القبيح قائلا: القمر يغار منك، بعضهم يسمى هذا النوع بالتهكم.3

## \* تجاهل العارف أو التباله:

وهي الطريقة التي أوثرت عن سقراط (ولد عام 469 ق.م) كسؤال الأب لابنه الراسب في الامتحان، وهو يعلم برسوبه: أنجحت في الامتحان؟ 4

#### \* التعريض:

أسلوب يعتمد على التعبير غير المباشر و اللّعب بالمعاني من غير أن يكون بين المعاني تلاؤم مشروط وهو الكلام الذّي لا يقصد به المتكلم معناه، وإنما يقصد معنى آخر وليس بين المعنيين تلازم.5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر ، المرجع نفسه، ص209.

<sup>2</sup> انظر، نعمان محمد أمين طه، السخرية في الأدب العربي، ص44.

<sup>3</sup> انظر ، المرجع نفسه، ص38.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> انظر ، المرجع نفسه، ص40.

 $<sup>^{5}</sup>$  بوحجام محمد ناصر ، السخرية في الأدب الجزائري الحديث ،  $^{5}$ 

في التعريض ينال الأديب الساخر من المسخور منه ويعبث بخصمه بطريقة خفية، وذكية ومؤلمة في الوقت نفسه، وبذلك يوفر التعريض الجمالية في التعبير والطرافة في القول، ومن ثم يبعث المتعة في نفس القائل، ونفس المستمع و المطلع على القول المعرّض. 1

من أمثلته ما ورد عن محمد ناصر بوحجام في قضية العبث بهلالي رمضان والعيد، إذ كانت الحكومة الفرنسية تتصرف فيها كما تشاء، وذلك بإصدار أوامرها إلى رجال الدين الرسميين ليعلنوا عنهما حسب ما تقتضيه مصلحتها، حيث يعرض الأمين العمودي (1957/1890) برئيس جمعية علماء السنة الذي غاب عن ضيف قدم إلى الزاوية يقول:" الذي منعه من حضور هذا الحفل استعداده لوضع هلال رمضان في مكان يليق به". التعريض يبدو في هذا القدح و التنديد بصنع رئيس جمعية السنة الذي يبق أسير أو لرهن إشارات أسياده المستعمرين. 2

#### \* الكاريكاتور:

هو وضع الشخص في صورة مضحكة كالمبالغة في تصوير من أعضاء الجسم، ومحاولة تشويه إلى حد ما حتى يجعل الشخص لا يدرك أو يعرف إلا بهذا العيب الذي جسده وكثّره، ومن ذلك ضخامة الجسم أو نحافته، وبهذا يقف على جسد الشخص أو ملامح وجهه، خاصة الأنف الذي يعد مقياسا لشذوذ الذي يثير الضحك.

لهذا نلاحظ أن المصور الكاريكاتوري يميل إلى تأكيد طول الأنف أو انعدامه لما يضفيه هذا الشذوذ الهزلى على الوجه.

كذلك تصوير الفن تصويرا مهزليا لاتساعه، أو عدم انتظام أسنانه أو عيب في إحدى الشفتين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص215.

<sup>. 218</sup> المرجع السابق، ص $^2$ 

كما يدخل في هذا النطاق ما يسمى بالشذوذ الحسي، كالأعمى والأصم، والأبكم، فهؤلاء يثيرون عاصفة من الضحك إذ سلكوا مسلكا يحاولون به إنكار ما فيهم من نقص. أ

ولا يكتفي المصور الكاريكاتوري (رساما كان أو كاتبا) بتصوير الشذوذ الخلقي يتخذ من السلوك الشاذ مادة خصبة لسخريته، لأن الساخر بما له من ذكاء و فطنة وخيال وحس مرهف واستعداد التعبير الطريف يتفطن إلى هذا الشذوذ، ويدرك الحركات غير العادية التي يعجز الغير عن إدراكها، فيضخمها ويهيؤها ليراها الناس مشوهة حسب ما يهدف أو يرمي إليه مع تركيزه على النقط المثيرة فيها.2

## \* السخرية عن طريق الصور الملفقة المضحكة:

أو ما يسمى بالدعاوي الكاذبة كاختراع، النوادر، و النكت، و إضافتها إلى أغنياء الحرب، ومحدثي النعمة، و القرويين السذّج الذين زاروا المدينة لأول مرة.

و يهاجم الساخر الجبان، و البخيل، و المتطفل، و المتسول أيضا، و كل العيوب الاجتماعية الأخرى بالمبالغة في وصفها، اختراع الصور المبالغ فيها، وفي كتاب البخلاء للجاحظ أمثلة طريفة.3

# \* مجابهة (مواجهة الشخص بعكس مايتوقع):

ومن ذلك سرعة جواب الساخر ونعطي مثالا لما يحكي عن أحد الأمراء أنه ألراد أن يسخر بالشاعر الفرنسي فيكتور هوجو (1802م-1885م)، فقال له: ألم يكن أبوك خياطا؟ فقال فيكتور هوجو: بلى، فقال الأمير:ولماذا لم تكن خياطا مثله؟ بنفس الطريقة سأله الشاعر (هوجو): وأنت أيها الأمير ألم يكن أبوك مهذبا فقال الأمير بلى: فقال الشاعر: ولماذا لم تكن مهذبا مثله؟

انظر، نعمان محمد أمين طه، السخريّة في الأدب العربي، ص41.

<sup>2</sup> انظر، المرجع نفسه، ص41 وما بعدها.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص32.

هذا ما نلمسه حقا في كتاب "سيكولوجيا الضحك"، إذ يقول أحمد عطية الله: "يحاول المستهزء في بعض الأحيان إمعانا منه في الزهو بنفسه أو يدخل في روع الهزأة أنه حقا ذو شان، وخطر حتى إذا ما أعتقد هذا الأخير ما أوهم به كشف المداعب عن حقيقته، فاحتفت الجدّ من وجهه وراح يضحك ساخرا من صاحبه الذي تذهله المفاجأة حتى يعجم عليه القول."1

## \* السخرية بالمفارقة:

يستخدمها الساخر بمهارة في القصص.

## \* التلاعب اللّفظي:

الأساس فيه هو أن يحاول الساخر أن يكسب الألفاظ معاني غير معانيها الواضحة، فإذا ما اكتشف السامع أن ما يقصده المتكلم هو هذا المعنى الغريب يسخر من فهمه الأول لمعنى الجملة فيضحك، ويكون التلاعب اللّفظي باختصار الفكرة أو بالإضافة إليها، حيث تخرجها عن معناها الأصلي أو بتبديل الكلمات المكونة لها أو غير ذلك.3

#### 5. وظائف السخرية:

إن وظائف السخرية متعددة باعتبار الغايات التي يرمي إلى تحقيقها الساخر، وبسبب اختلاف الحالات النصية التي يكونون عليها، هذه الوظائف يمكن حصرها في وظيفتين أساسيتين رغم تداخل وظائف أخرى ضمنها هاتان الوظيفتان هما: الوظيفة الاجتماعية، و الوظيفة النفسية.4

إن أول ما يلاحظ عن السخرية نزعتها النقدية، فهي تحاول نقل كل ما تعجّ به الحياة من سلبيات وذلك بتتبع ما يجري في الواقع ونقده، ومعالجته، بهدف الإصلاح والتقويم، وهذا ما

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص45.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص47.

 $<sup>^{4}</sup>$  انظر ، بوحجام محمد ناصر ، السخرية في الأدب الجزائري الحديث ،  $^{4}$ 

يعنيه حامد الهوال في تعريفه للسخرية بأنها أسلوب نقدي يهدف إلى بناء الحياة، فهذا النقد يساعد على تثبيت السمات التي تنسجم مع المجتمع من مكارم الأخلاق، والصدق، والوفاء ... وعلى محاربة الانحرافات الاجتماعية ويحس بنقائص المجتمع، وتوجيه الأفراد إلى سلوك اجتماعي قويم. 1

ومن وظائف السخرية أيضا:

- إشعار الإنسان بضرورة تقويم أخلاقه، وإلزامه بواجب المحافظة على تقاليده، وعاداته، ومقوماته، وحثه على إعادة النظر في علاقته بأفراد مجتمعه وضرورة توثيقها، وهذا بطريقة تتبيه لطيفة ولبقة.<sup>2</sup>

بالإضافة إلى ذلك تقوم السخرية بوظيفة تربوية مهمة هي: مساعدة الإنسان على تثقيف نفسه وكذا قدراته على توخى المنطق السليم و السديد.

بهذا تقوم النكت الساخرة بتهذيب العقل و تقويم التفكير و تكوين الذوق و تتمية الحس الجمالي في النفس، ومن هنا يحس الإنسان بضرورة إتقان عمله و أداء واجبه على الوجه الأكمل، ومما لا يدخل في دائرة التثقيف وتتمية الجملية في النفس وتقليل الصلابة الاجتماعية الناتجة عن التعصيب والتحجر في الفكر أو جفاف في الطبع، وضعف في المعرفة، فتقوم السخرية بعملية إنذار له بمختلف الوسائل بالحركة أو الإشارة، أو الكلمة.

بالإضافة إلى ما سبق تساعد السخرية على قهر الخصم وتذليله؛ لكي ينقاد له، وهي تمنح المستبد فرصة التمادي في مجال القهر والإذلال والتسلط على الضعفاء لإيقافهم على ما هم علي الضعفاء لإيقافهم على ما هم عليه من الحرمان، والشفاء، والغفلة عن ذلك، وهذا بإغراقهم في التهكم و التفكه والسخرية والتلذّذ بها، هذا ما أراد العقاد توضيحه عندما قال بأن

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إبراهيم الأبياري، الموسوعة الشوقية، د.ط، د.ت، ص37.

النكتة تلطف وطأة الظلم وتوهم المظلوم أنه ينتقم لنفسه بعض الانتقام، فتهوّن عليه الشدائد وتروضه على الصبر والانتظار، فهي من ثم معين للحكام على المحكومين 1...

#### 6. مضار السخرية:

من مضار السخرية:

- في السّخرية مخالفة صريحة لأمر الله عزّ وجلّ ثمّ هي جالبة لسخطه مستوجبة لعذابه.
- السّخرية تفكّك عرى المجتمع وتجعل المستسخر به ناقما على السّاخر متربّصا به يحاول الانتقام لنفسه.
- السّخرية نذير شؤم للسّاخرين، فقد كان الغرق عاقبة قوم نوح الّذين كفروا بالله وسخروا من نوح.
  - السّخرية تفقد السّاخر الوقار وتسقط عنه المروءة.
  - السَّاخر يظلم نفسه بتحقير من وقره الله عزّ وجلّ واستصغار من عظّمه الله.
- السّخرية انتهاك صريح لحقوق الإنسان عامة، ومخلّة بمبدأ تكريم الإنسان على وجه الخصوص.
- السّخرية تميت القلب وتورثه الغفلة حتّى إذا كان يوم القيامة ندم السّاخر على ما قدّمت يداه، ولات ساعة مندم أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يا حَسْرَتى عَلى ما فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرينَ.
  - السّخرية من سمات الكفّار والمنافقين، وقد نهينا عن التّشبّه بهم.
  - في ارتكاب السّخرية اقتراف أمر محرّم نهي عنه الشّرع الحنيف.
  - السَّاخرون من النَّاس في الدِّنيا، يسخر منهم الله عزِّ وجلَّ، وأنبياؤه الكرام.
  - السّخرية تتسي الإنسان ذكر ربّه، وبذلك يخسر السّاخر نفسه ويلقي بها في النّار.
    - السّخرية داء من أدواء الجاهليّة يجب تجنّبه والبعد عنه.

انظر، بوحجام محمد ناصر، السخرية في الأدب الجزائري الحديث، ص37.

- اللَّامز لأخيه المؤمن السّاخر منه، إنّما يلمز نفسه ويسخر منها لأنّ المؤمنين كرجل واحد.
- السّخرية وما في معناها من الاستهزاء بالضّعفاء والمساكين والتّحقير لهم والإزراء عليهم، كلّ ذلك مبعد من الله عزّ وجل.
- على السّاخر أن يتوقّع عقوبته في الدّار العاجلة أيضا بأن يحدث له مثل ما حدث للمسخور منه.1

## 7. النثر العباسي:

أصبح النثر في العصر العباسي متعدد الفروع، فهناك النثر العلمي، والنثر الفلسفي والنثر التاريخي، والنثر الأدبي الخالص، وكان في بعض صوره امتدادًا للقديم، وكان في بعضها الآخر مبتكرا لا عهد للعرب به، على شاكلة ما هو معروف في كتابات سهل بن هارون والجاحظ، وظلت الخطابة مزدهرة في أوائل هذا العصر، وإن كان قد أسرع الذبول إلى الخطابة الحفلية، إذ لم تعد القبائل تقدم بوفودها على الخلفاء، كما كان الشأن في عصر بني أمية. أما الخطابة السياسية فظلت فترة نشيطة، بحكم دعوة بني العباس لأنفسهم، حتى إذا استقام لهم الأمر أصابها ما أصاب الخطابة الحفلية من الذبول، ومن خطبائهم المفوهين، أبو العباس السفاح، والمنصور، والمهدي والرشيد والمأمون، ثم غلبت العجمة على خلفائهم، فلم يعودوا يخطبون في أيام الجمع، والأعياد إلا ما كان من الخليفة المهتدي "255–256 ه"...

واتسعت في هذا العصر المناظرات الكلامية، وحمل لواءها المعتزلة من أصحاب واصل بن عطاء، وعمرو بن عبيد ... ولا نبالغ إذا قلنا: إن المتكلمين من معتزلة، وغير معتزلة نهضوا بالنثر العباسي نهضة رائعة، فقد كان المتكلم لا يحسن الكلام والاحتجاج لآرائه إلا إذا أخذ نفسه بثقافة فلسفية واسعة ...

<sup>1</sup> صالح بن عبد الله بن حميد وعدد من المختصين، نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، ج10، دار الوسيلة للنشر والتوزيع، جدة، ط4، د.ت، ص4614.

إن هذه البيئة هي التي وضعت قواعد البلاغة، والفصاحة لم نكن مبالغين، وإذا قانا أيضا: إن هذه البيئة هي التي أتاحت للغة العربية مرونة الأساليب على أداء المعاني الدقيقة لم نكن مغالين، بل إننا نقول: إنها هي التي وضعت نماذج التعبير العباسي البليغ، فقد كانت تنفي الألفاظ المتوعرة الوحشية عن كلامها، كما كانت تنفي الساقط السوقي، فاختارت بذلك لغة متوسطة تقوم على الألفاظ الرشيقة ذات المخارج السهلة، كما تقوم على ضرب من التلاؤم الموسيقي هو نفسه الذي لاحظناه قبلا عند أسلافها من وعاظ العصر الأموي، والذي يكسو الكلام كسوة الازدواج، والترادف الصوتي البديع.

وكان كبار الأدباء في القرن الثاني جميعه يتخذون هذا الأسلوب الفصيح الوسط إمامهم ومثلهم، سواء أكانوا مترجمين مثل ابن المقفع، أم مدبجين لرسائل أدبية طريفة مثل سهل بن هارون، وقد بلغ القمة التي كانت تنتظره عند الجاحظ المتكلم، وهو أسلوب كان يوازن دقيقة بين طرافة المعاني، وإثارة الجمال في نفس القارئ والسامع، ولكن بدون كد ومجاهدة، ولذلك نسلك أصحابه في مذهب الصنعة، فهم لا يبالغون في تكلفهم، ولا يستدعون الألفاظ من بعيد، ولا يدققون فيها كل التدقيق، ولا يصفونها كل التصفية.

وبينما كان هذا المذهب قائما عند المتكلمين، وكبار الأدباء، والمترجمين كانت طلائع مذهب ثان من التصنيع، والتجميل تأخذ طريقها في بيئة الكتاب الرسميين من أصحاب الدواوين، فقد أخذوا يهذبون لغة رسائلهم السياسية غاية التهذيب، وما زالوا يبالغون في أناقة تعبيرهم، ودقة أذواقهم، حتى انفصلوا انفصالا تماما عن أسلوب الازدواج إلى أسلوب كله قطع زخرفية أنيقة، أو بعبارة أخرى أسلوب كله سجع وتتميق، وسنعرض لهذا المذهب في موضع آخر، أما الآن فنعنى بأهم من نموا مذهب الصنعة في العصر العباسي بتأثير الثقافات الأجنبية الدخيلة، وهم ابن المقفع وسهل بن هارون والجاحظ، وكان أولهم مترجما، أم سهل والجاحظ فكان أديبين يعنيان بكتابة الرسائل والكتب الأدبية، ولعلهما من أجل ذلك كانا يهتمان بفنهما

بتجويد أساليبهما أكثر من اهتمام ابن المقفع، إذ كان اهتمامه ينصب غالبا على ما يترجمه وينقل معانيه، لا على طريقة الأداء والتحبير فيه. 1

## 8. تطور السخرية والفكاهة في العصر العباسي:

لقد تعقدت الحياة الحضرية بمختلف مظاهرها واتجاهاتها، فبدأ هذا التحول الفني يأخذ شكلا منذ بداية العصر العباسي، وأخذ يتجه إلى تكوين مظهره الخاص ونوعيته التي تميزه.

هذا التطور الكبير في مظاهر الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية والعبرانية والثقافية كافة ؛ لعله التطور الحضاري الذي كان سبباً رئيسا أدى إلى شيوع فن السخرية. 2

فقد ظهرت السخرية فنا واضحاً في مرحلة التحول الحضاري، فظلت السخرية تستقر وتتشكل حسب طبقات الشعراء والأدباء ومستوياتهم، وشخصياتهم ومدى علاقة نواتهم بمجتمعهم وما يعتريه من تغيرات.

ولا يميل الباحث لنظرية العاهات في تفسير سبب السخرية عند الشعراء، والأدباء، والمبدعين، والتي ترى في العاهات الخلقية والجسمية سببا في ترك بصمات واضحة على اتجاههم نحو السخرية، فأصبحت العاهة "حافزا للإبداع والتأمل، والاستعاضة عما يحسه الشاعر من نقص"3، حيث يحاولون أولا تأكيد هذه النظرية بالتركيز على وصف الأديب الساخر بصفة من صفات النقص، فنجد أن بعضها وإن كان صحيحاً لا يكون له أثر في سخريته، وبعضها لا علاقة له بموضوع السخرية، وبعضها يأتي تجنياً وترتيبا لإثبات هذه النظرية، فإذا كان الحطيئة، والفرزدق، وبشار، وأبو دلامة، والجاحظ؛ أصحاب عاهات حقيقية، إلا أنهم عند الاستشهاد بجرير مثلا يشيرون إلى أنه ولد لسبعة أشهر، فهل هذا هو سبب السخرية عنده؟ ونحن نعلم من خلال تجارب المجتمع أن المولود لسبعة يكون ذكيا وليس صاحب عاهة، أو

<sup>1</sup> انظر، شوقي ضيف (أحمد عبد السلام)، الفن ومذاهبه في النثر العربي، ص.ص 133.125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إبراهيم وليد عبد المجيد، الشعر الهزلي حتى نهاية القرن الثالث الهجري، مؤسسة الوراق للنشر والتوزيع، عمان- الأردن، ط1، 2001م، ص43.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص52.

معاقا، وأبو العيناء، وأبو علي البصير أصيبا بالعمى في الكبر، فهل ظهرت السخرية لديهما بعد العمى أو قبله؟ أم كانت آي أصل تكوينهم قبل العمى؟ وعندما لا يجدون عند أبي نواس نقصاً ما، أو عبياً جسدياً؛ وصفوه بعاهة نفسية، لأن أوصافه لا تسعفهم في ذلك. 1

أما أبو تمام فهو يعاني من حبسة شديدة إذا تكلم، وابن الرومي كان نحيلا، كث اللحية أصابه الصلع والشيب في شبابه، فهل نسلم بأن ابن الرومي أبدع فنه الساخر لأنه كان أصلع الرأس، كث اللحية؟ وأن الجاحظ أصبح مدرسة في النثر العربي بسبب جحوظ عينيه ومظهره الخارجي؟

<sup>1</sup> الحصري (أبو إسحاق إبراهيم بن علي القيرواني)، زهر الآداب وثمر الألباب، ج1، ضبطه وشرحه وعلق عليه وقدم له: يوسف على طويل، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1997م، ص57.

الفصل الثاني: السخرية في ضوء كتاب "البخلاء" للجاحظ

## 1. الجاحظ (عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان):

كنيته أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكناني الليثي، من بني كنانة، بن خزيمة من مضر. ولد في البصرة سنة 160 ه تقريبا. ولقب بالجاحظ لجحوظ في عينيه.

نشأ الجاحظ في بيت متواضع من أبوين فقيرين. ولم يتحدث الرواة عن أبيه، وإنما ذكروا جده الذي كان يعمل جمّالا عند بني كنانة. توفي أبوه وهو طفل، فتعهّدته أمّه، فكان لا بد أن يحيا في عوز وضيق. وراح يبيع السمك والخبز ارتزاقا على ضفاف نهر سيحان في البصرة.

ولمّا مات أبوه اضطر الجاحظ إلى ترك الكتاب ليبيع السمك والخبز متجولا في أحياء البصرة، بجوار نهر سيحان أو منتحيا ركنا من السوق ولكن الصبي عمر ما نسي الكتّاب الذي انتزعته منه عوادي الدهر وما نسي ذلك العالم الرحب، عالم المعرفة ... فكثيرا ما كان ينتزع نفسه من عالم البيع ويذهب المساجد والدور ليستمع إلى الأحاديث والمناظرات التي كانت تدور هناك، وكان في المساء إذا توفر له المال يكتري دكاكين الوراقين على رواية ياقوت في "إرشاد اللأريب إلى معرفة الأديب" فيبيت فيها مرور الليل يقرأ وينسخ ما توفر.

كان ميّالا منذ حداثته إلى الدراسة والعلوم، فأكبّ على العلم يطلبه برغبة شديدة، فصار يختلف إلى بعض الكتاتيب، وحلقات المسجديين في البصرة، ثم في المربد، وهو سوق قرب البصرة كان في الإسلام كسوق عكاظ في الجاهلية. وكان المربد ميدان النتافس بين الخطباء والشعراء<sup>3</sup>

وقد تحدته الحياة فولد في بيت لا أثر للعلم والجاه فيه، ويرد عن التحدي ليجني من العلم حتى لا يضارعه فيه أحد من معاصريه. ويعمل على طلب الجاه فيسطع نجمه حتى يخافه كتاب عصره، وينمى صلته بالخلفاء والوزراء والأعيان، ويطلب الحقيقة، ويعظم في طلبه

<sup>1</sup> الجاحظ، البخلاء، ص6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كاظم حطيط، دراسات في الأدب العربي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، د.ط، د.ت، ص26.

<sup>3</sup> الجاحظ، البخلاء، ص6.

ويظل يطلبها. لتكون أمام شخصية خصبة معطاء، رحبة الأفق اجتماعية المنطق، رائدة في أكثرمن فن وعلم واتجاه وإذا بالجاحظ شخصية مجتمع في الأدب والثقافة. 1

فاكتسب الجاحظ علما وثقافة ومعرفة. وتلقى العلوم والآداب على أيدي جماعة من كبار أساتذة العصر وأدبائه ومفكريه، فغدا طالب علم للأخفش، والأصمعي، وأبي عبيدة، وأبي زيد الأنصاري، يدرس عليهم، ويتعمّق بعلومهم ومن ثم ينتقل إلى حلقة إبراهيم بن سيّار فيتأثر به، ويضحى واحدا من المعتزلة كأستاذه النظّام البلخي أحد أئمة المفكرين، وشيخا للمعتزلة في ذاك العصر.

وكانت المعتزلة تؤمن بالعقل، كما كان علم الكلام والجدل موضوع كل مجلس، وكل منتدى، فنزع الجاحظ نزعة إعتزالية ... وإذا كان أساتذة عصره قد طبّعوا الجاحظ بميزات فكرية وأدبية ولغوية وعلمية فريدة، فإن المعتزلة تركت آثارها العقلية عميقة في كتاباته، وطرائق تفكيره وتآليفه. وبات له نمط واضح ثابت، يستدلّ عليه من كتبه، ومن موضوعاته.

ولم يمض وقت طويل حتى إذا أحس باكتمال القوى، قصد بغداد، وأقام فيها. وهناك بزغ فجر الجاحظ، وأخذ يتألّق، واضعا كتبه الأولى منسوبة إلى عبد الله بن المقفّع، وسهل بن هارون، ليقرأها الناس وتشيع بينهم. فأصبح اسم الجاحظ يتردّد على كل شفة ولسان. وكثر الحاسدون، فأرادوا تقليد أسلوب الجاحظ، والانتقاص منه، إلّا أنّهم لم يفوزوا.

وقرأ له الخليفة المأمون بعض كتبه في الإمامة، فأعجب بها، وقدم إليه أبو عثمان كتاب "العباسيّة" فنال ثوابه. وما كان من الخليفة المأمون إلّا أن أسند إليه ديوان الكتّاب، الذي لم يطل الإقامة فيه، وبعد ثلاثة أيام طلب الجاحظ من الخليفة إعفاءه من هذه المسؤولية التي تحتّم على صاحبها طبعا رصينا، ومسلكية صارمة لا تتلاءم ومزاج الجاحظ وطبائعه. وتوطّدت روابطه بكبار رجال عصره، فاتصل الجاحظ بمحمد بن عبد الملك الزيّات وزير المعتصم،

-

 $<sup>^{1}</sup>$  كاظم حطيط، دراسات في الأدب العربي، ص $^{27}$  وما بعدها.

وكتب له ومدحه، وأهداه كتاب «الحيوان» فأجازه الوزير بخمسة آلاف دينار، ثم أغدق عليه مالا كثيرا جعله يقوم برحلات عديدة إلى دمشق وأنطاكيا ومصر ...

ولما صارت الخلافة إلى المتوكل، نكب الوزير ابن الزيات بيد القاضي محمد بن أبي دؤاد، فهرب الجاحظ، ثم أعيد إلى القاضي مقيدا، مغلول العنق، معتذرا عن فراره، وقد أبدى ابن أبي دؤاد إعجابه به، فقال: "أنا أثق بظرفه، ولا أثق بدينه". وقدم إليه الجاحظ كتابه "البيان والتبيين"، بعد أن انقطع إليه عاما كاملا. وتدرّجت اتصالاته حتى بلغت الفتح بن خاقان، فقدم له بعض كتبه. وجعله المتوكل مؤدبا لأولاده. ولما رأى بشاعته صرفه. وقد حدّث الجاحظ في ذلك عن نفسه، فقال: "ذكرت للمتوكل لتأديب بعض ولده، فلما رآني استبشع منظري، فأمر لي بعشرة آلاف درهم وصرفني".

واتصل أبو عثمان أيضا بإبراهيم بن العبّاس الصولي، وقد أهدى إليه كتابه "الزرع والنخل" فمنحه جائزة مقدارها خمسة آلاف دينار.

وفي أخباره أنه زار سامرّاء أيضا، واللاذقية، وحلب، إلى أن استقر في البصرة مركز تأليفه وكتاباته، وفيها شرع يصنّف ويؤلف، فأخذت حياته تتبدّل من الفقر الى الغنى، ومن الصنعة إلى الانتشار، حتى ذاع صيته وملأ دنياه.

كان الجاحظ أسود اللون كجدّه فزارة، قصيرا، دميما، جاحظ العينين، قبيح المنظر. إلى أن قيل فيه:

لو يمسخ الخنزير مسخا ثانيا ما كان إلا دون قبح الجاحظ

وهو نفسه كان يتحدث عن قبحه. فقد روي أن امرأة طلبت منه أن يصطحبها إلى دكانه أحد الصاغة، فلما وصلت هناك قالت للصائغ: "مثل هذا"، وانصرفت. فسأل الجاحظ الصائغ، ماذا قد عنت المرأة بقولها ذاك، فأجابه بأنها قد طلبت رسم صورة شيطان على فصّ خاتمها، فاصطحبتك لتمثيل صورته. وهذا ما يؤكد بشاعة الصورة التي كان عليها.

ومهما تكن تلك البشاعة، فإن الجاحظ لم يكن ثقيل الظل، وإنما كان لطيفا محبوبا، عذب اللسان، قوي الشخصية. استطاع بصفاء قلبه، وصدق واقعيته، ونفسيته المرحة أن يجمّل بشاعته ويزيل ما فيها من قرف واشمئزاز.

لقد تمتّع بطلاوة الحديث، ورطوبة الفكاهة، ورقة الدعابة. ومنح أبو عثمان ذكاء فائقا، وملاحظة دقيقة، وصراحة مطلقة، وعقلا راجحا، وثقة وتفاؤلا عميقين ما جعله رجلا عزيز الجانب غير مكروه، ومحبّبا غير محتقر.

ينتظر الناس فرحه الحاضر، وبديهته اليقظة، انتظارهم كتاباته ونوادره وطرائفه.

ظلّ الجاحظ عطاء يفيض، وفكرا يدفق، حتى أصيب بالفالج ثم بالنقرس. وقد عانى أبو عثمان من هذه الأمراض آلاما شديدة قضت على عنفوان رجل أراد أن يستمرّ بعطائه الفكري من أجل الحياة والإنسان. 1

ولكن الشيخوخة حملت الجاحظ على ترك بغداد عائدا إلى مسقط رأسه البصرة ليقضي فيها بقية عمره مريضا.

لكن المرض لم يحل بين الجاحظ وبين المطالعة والبحث ومتابعة التأليف واستقبال ولقاء الأدباء الذين كانوا يفدون إليه من كل حدب وصوب.<sup>2</sup>

وفلج في آخر عمره، فكان يطلي نصفه بالصندل والكافور لفرط الحرارة ونصفه الآخر لو قرض بالمقاريض ما أحس به لفرط البرودة، وسمي جاحظا لجحوظ عينيه؛ أي لنتوئهما. وكان موته بسقوط مجلدات العلم عليه.3

وفي أواخر حياته، سعى إليه المتوكّل طالبا إيّاه، فأجابه الجاحظ: "وما يصنع أمير المؤمنين بامرئ ليس بطائل، ذي شقّ مائل، ولعاب سائل، ولون حائل؟". وقال المّبرد: "دخلت

 $<sup>^{1}</sup>$  الجاحظ، البخلاء، ص.ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  فاروق سعد، مع بخلاء الجاحظ، ص $^{2}$ 

الجاحظ (عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان)، الحيوان، ج1، تحقيق وشرح: عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، ط2، 1996م، ص4.

على الجاحظ في آخر أيامه فقلت له: كيف أنت؟ قال: كيف يكون من نصفه مفلوج لو حزّ بالمناشير لا يشعر به، ونصفه الآخر منقرس لو طار الذباب بقربه لآلمه."

ولم يهجره الألم؛ بل تفاقم. وظل يرافقه مرافقة الكتب له. وما كاد يطوي صفحة من صفحاتها، حتى طوت سطور أيّامه الأخيرة بسقوطها عليه، مشكّلة قبره الذي أحب مغمورا بالورق والأحرف والكلمات.

وهكذا كانت ميتة شهيد الكتاب سنة 255ه.1

توفي الجاحظ سنة 225ه/ 868م من الفالج والنقرس، أو صرعته الكتب التي انهارت وسقطت فوق رأسه.<sup>2</sup>

عمرو بن بحر الجاحظ أبو عثمان البصري المعتزلي، وإليه تتسب الفرقة الجاحظية من المعتزلة، صنف الكثير في الفنون. كان بحرا من بحور العلم؛ رأسا في الكلام والاعتزال، وعاش تسعين سنة؛ وقيل بقى إلى سنة خمس وخمسين.3

للجاحظ أكثر من مئة وسبعين كتابا بين رسالة صغيرة ومؤلف، إلا أن معظم هذه الآثار لم يسلم. وإن عوامل كثيرة كانت سببا في ضياع مؤلفات عديدة لعباقرة عرب كالجاحظ. وبقي لنا بقية مما ألفه أبو عثمان وأودعه خزائن التراث العربي، نذكر منها: كتاب البيان والتبيين، وكتاب الحيوان، وكتاب البخلاء الذي نخصيصه هنا بالتفصيل. وإنك إذا قرأته قراءة عميقة وجدت، ما يرمي إليه صاحبه من أبعاد تتناول حياة العصر العباسي، وشؤون الناس، وما أحاط بها من تغيرات طارئة، وعادات دخيلة، وتقاليد غريبة، وأفكار جديدة على الأصعدة الاجتماعية والاقتصادية والفكرية.

<sup>1</sup> الجاحظ، البخلاء، ص9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جميل جبر، الجاحظ ومجتمع عصره، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، د.ط، 1958م، ص4.

<sup>3</sup> الجاحظ، الحيوان، ج1، ص4.

<sup>4</sup> الجاحظ، البخلاء، ص9.

يعطي الجاحظ، فتتعدد مصادر العطاء لديه، ويمارس لعبة الفكر في كل مجال، ويبرز معارفه في كل حقل، وتغزر آثاره، فلم ير لمؤلفاته رواجا، أو بعد الصيت، وكان أن لجأ إلى الحيلة، فراح يوقع ما يؤلفه بأسماء أدباء مشهورين، كعبد الحميد الكتاب، وابن المقفع وغيرهما، وإذا هو قادر على الكتابة في كل موضوع يهم مجتمعه وعصره ليضع كتاب (الحيوان)، يعطي فيه آراءه وتجاريه واختياراته، فيضع فيهم كتابا يشتمل على نوادرهم، وأخبارهم ووصف طباعهم إلى ما يقابل ذلك من نوادر الأجواد، وميزاتهم. إلى الكلام عن الحسد والحقد، والخبث والاقتصاد والتوفير. وشاء الجاحظ أن يعطي آراءه وآراء الآخرين في فن الكتابة فوضع (البيان والتبيين)، فإذا هو كتاب جامع في الأدب والإنشاء والخطابة والبلاغة ... وفيه نماذج من خطب النبي وخلفائه وغيرهم من الخطباء العرب المشهورين، ويؤلف الجاحظ كتبا ورسائل عديدة في (مناقب الترك) و (المحاسن والأضداد) والحنين إلى الأوطان، والإمامة وتهذيب الأخلاق والتبصر بالتجارة، وتتسع دائرة تأليفه، فيضع مئات الكتب التي وردت أسماء عدد منها في مقدمة كتاب (الحيوان) وله عشرات الرسائل في مواضيع شتى كالحسد والمحسود، والسودان في مقدمة كتاب (الحيوان) وله عشرات الرسائل في مواضيع شتى كالحسد والمحسود، والسودان والبيضان، والتربيع والتدوير، والعشق والنساء، ومفاخرة الجواري والغلمان ... 1

أخذ عن القاضي أبي يوسف وثمامة بن أشرس وأبي إسحاق النظام. قال في المغني: عمرو بن بحر الجاحظ المتكلم صاحب الكتب. قال ثعلب: ليس بثقة ولا مأمون؛ انتهى. وقال غيره: أحسن تآليفه وأوسعها فائدة كتاب الحيوان وكتاب البيان والتبيين، وكان مشوّه الخلق، استدعاه المتوكل لتأديب ولده؛ فلما رآه رده وأجازه؛ وفلج في آخر عمره، فكان يطلي نصفه بالصندل والكافور لفرط الحرارة ونصفه الآخر لو قرض بالمقاريض ما أحس به لفرط البرودة، وسمي جاحظا لجحوظ عينيه؛ أي لنتوئهما. وكان موته بسقوط مجلدات العلم عليه. 2

<sup>1</sup> طه الحاجري، الجاحظ حياته وآثاره، ص26 وما بعدها.

<sup>2</sup> الجاحظ، الحيوان، ج1، ص4.

## 2. تأثير البيئة على أدب الجاحظ الساخر:

ظهرت في العصر العباسي مؤلفات وكتب تضمنت أدب الفكاهة والسخرية، حيث احتوى بعض هذه المصادر الأدبية مواد عديدة متنوعة، لكنه سجل أبواباً خاصة للفكاهة من بينها، وكتبا أخرى أفردت كاملة مستقلة لهذا الفن وحده، وبعضها كان ينثرها نثرا في ثنايا الكتاب ليرذح بها عن القارئ، ويشير لذلك في منهجه بأنه يخلط الجد بالهزل ليشوق القارئ، ويزيل عنه السأم، فهو يعى ما يفعل ويعرف أهمية السخرية والفكاهة وأثرها في المجتمع.

#### 1.2 البيئة العامة:

إذا نظرنا إلى المجتمع الواسع والبيئة الرحبة -في الدولة العباسية آنذاك- وجدناها حافلة بكل شيء، مليئة بكل عجيب مكتظة بشتى المتناقضات. فهناك السرف والترف، والحرية الفضفاضة البعيدة عن التزمّت، القريبة من الفوضى، واطراح الحشمة، ونبذ التقليد والتحلل من التعاليم السامية، والأخلاق الكريمة، طرب وغناء، وسمرا ورقصا، واتخاذ الندماء، وعقد مجالس الأنس والفكاهة، ودعوة الخلان إلى المجون والفسق، ومعاقرة الخمر، والغزل بالمذكر، ومعاملته معاملة الأنثى، وذكر السوءات والعورات ...

وهكذا جاوز مجتمع "الجاحظ" حدوده، وتعدى مساره الطبيعي، فصار موضعا للذم والهزء، يقول "الجاحظ": "وأنا مبين لنا لك الحسنة: هو التمام والاعتدال، ولست أعني بالتمام تجاوز مقدار الاعتدال، كالزيادة في طول القامة، ودقة الجسم، أو عظم الجارحة، أو سعة العين أو الفم مما يتجاوز مثله من الناس المعتدلين في الخلق فإن هذه الزيادة متى كانت فهي نقصان من الحسن إن عدت زيادة في الجسم والحدود حاضرة لأمور العام ومحيطة بمقاديره الموقوفة لها، فكل شيء خرج عن الحد في خَلْق أو خُلُق – في الدين والحكمة اللذين هما أفضل الأمور – فهو قبيح مذموم."

وبهذا وضع الجاحظ قاعدة القبيح والمذموم، الذي يسخر منه ويهزء به.

شهد كل ذلك عن قرب، وعاينه عن كثب، وإن فعل بهؤلاء وأولئك، فإذا المجتمع كله مهيأ للضحك والإضحاك، باعث على التهكم والسخر.

#### 2.2 البيئة الفكرية:

لقد تعددت في عهد "الجاحظ" الفرق الدّينية وكثرت المذاهب وتنوعت النحل، فكان منها "الصابئة" و "الرافضة" و "المرجئة" و "الزرادشتية" و "المانوية" و "الجبرية" و "التنوية".

كما تعددت المدارس، ولكل مدرسة طابعها وطريقة تفكيرها، فمنها "مدرسة الرها" و "مدرسة حران" و "مدرسة جينديا سبور" ...

وتتوعت الثقافات من هندية، ويونانية، وفارسية، إلى بابلية، وفينيقية ومصرية، ورمانية وآشورية، وكلدانية ...

هذه الثقافات المتعددة، والمدارس المتنوعة، والفرق الدينية المتضاربة، والمذاهب والنّحل والطوائف المتباينة، كان من المحتم أن تتعارك وتتصارع، وينتصر كل فريق لرأيه، ومدرسته، ومذهبه، فيشيع الهجاء وتنتشر السخرية، ويكثر الهمز واللمز.

ولقد عرف "الجاحظ" -بحق- مجتمعه، وخبر طوائفه، واعترك معها - محبذا رأيا ومعارضا لآخر - مرة بالعنف والقسوة، ومرات بالين والهوادة طورا بالهجاء اللاذع والذم المقيت وفي أغلب الأحيان بالسخرية المريرة والتهكم الممض.

وذلك هو عصر" الجاحظ"، وتلك هي بيئته التي تفاعل معها وعاشها بعين النقادة البارع، والمصور الماهر، يغوص خلالها، ويجوس دروبها، لينقل صورها، ويودعها بطون كتبه ورسائله، ليروح عن القلوب، ويسري عن النفوس، ويترك لنا هذا التراث الهائل من العلوم والمعارف، وألوان الأدب الخالد.

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  انظر، السيد عبد الحليم محمد حسين، السخرية في أدب الجاحظ،  $-\infty$ .

# 3. البخل والشُّحّ:

قَالَ الْقُرْطُبِيُّ: قَالَ طَاوُسُ: الْبُخْلُ أَنْ يَبْخَلَ الإِنْسَانُ بِمَا فِي يَدِهِ، وَالشُّحُّ أَنْ يَشِحَّ بِمَا فِي أَيْدِيهِمْ بِالحِلِّ وَالْحَرَامِ. وَقَالَ ابْنُ مَنْظُورٍ: الشُّحُّ أَشَدُ الْبُخْلِ، وَقِيلَ الْبُخْلُ فِي أَفْرَادِ الأُمُورِ وَآحَادِهَا، وَالشُّحُ عَامٌ، وَقِيلَ الْبُخْلُ بِالمَالِ، وَالشُّحُ بِالْمَالِ الْبُخْلُ بِالْمَالِ، وَالشُّحُ بِالْمَالِ وَالشَّحُ وَالمَعْرُوفِ. وَقَالَ أَبُو هِلاَلٍ: الشُّحُ: الْحِرْصُ عَلَى مَنْعِ الْخَيْرِ، وَالْبُخْلُ: مَنْعُ الْحَقِّ فَلاَ يُقَالُ لِمَنْ يُؤَدِّي حُقُوقَ اللهِ بَخِيلٌ.

وَقَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ - رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى - الْفَرْقُ بَيْنَ الشُّحِّ وَالْبُخْلِ أَنَّ الشُّحَّ هُوَ شِدَّةُ الْحِرْصِ عَلَى الشَّيْءِ وَالإِحْفَاءُ فِي طَلَبِهِ وَالاسْتَقْصَاءُ فِي تَحْصِيلِهِ وَجَشَعُ النَّفْسِ عَلَيْهِ، وَالْبُخْلُ: مَنْعُ إِنْفَاقِهِ بَعْدَ حُصُولِهِ وَحُبِّهِ وَإِمْسَاكِهِ، فَهُوَ شَحِيحٌ قَبْلَ حُصُولِهِ بَخِيلٌ بَعْدَ حُصُولِهِ، فَالْبُخْلُ ثَمَرَةُ الشُّحِ، وَالشُّحُ يَدْعُو إِلَى الْبُخْلِ، وَالشُّحُ كَامِنٌ فِي النَّفْسِ، فَمَنْ بَخِلَ فَقَدْ أَطَاعَ شُحَهُ، وَمَنْ لَمْ يَبْخَلْ فَقَدْ وَالشُّحُ يَدْعُو إِلَى الْبُخْلِ، وَالشَّحُ كَامِنٌ فِي النَّفْسِ، فَمَنْ بَخِلَ فَقَدْ أَطَاعَ شُحَهُ، وَمَنْ لَمْ يَبْخَلْ فَقَدْ عَصَى شُحَهُ وَوُقِيَ شَرَّهُ، وَذَلِكَ هُو الْمُفْلِحُ. قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (9) [الحشر: 9]﴾.

ورد لفظ البخل في القرآن الكريم-بصيغه المختلفة- تسع مرات؛ في سبع آيات، ومن مرادفات البخل، ذكر لفظ الشح في القرآن الكريم-بصيغه المختلفة- خمس مرات؛ في أربع آيات، كما ورد لفظ القتر خمس مرات في خمس آيات.

وعن مرادفات البخل تقول العرب: فلان شحيح و الجمع أشحاء و أشحة، و ضنين و الجمع أضناء، و لئيم و الجمع لئام.

ويقال فلان شحيح النفس، ومكفوف الخير، و مغلول اليد عن الخير و الإحسان، و قصير اليد عن كل خير، و قصير الباع، و لئيم النفس و دقيقها و دنيئها، و البخل و الحرص، و الضن، و الإمساك، و الدناءة، و الدقة، و القبض، و القتر، و اللؤم، كلها ألفاظ مترادفة. أمن الفوائد والدروس المستفادة من تلك الآيات، ما يلي:

56

 $<sup>^{1}</sup>$  انظر، سعود بن عبدالله الحزيمي، الموسوعة الجامعة في الأخلاق والآداب، المجلد  $^{1}$ ، ص 269.

- \* البخل و حب المال من طبائع البشر، قال الله تعالى: ﴿وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلْحُ خَيْرٌ وَأُحْضِرَتِ الْأَنْفُسُ الشُّحَّ وَإِنْ تُحْسِنُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا (128)﴾[النساء: 128]، وقال الله تعالى: ﴿قُلْ لَوْ أَنْتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَائِنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذًا لَأَمْسَكْتُمْ خَشْيَةَ الْإِنْفَاقِ وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتُورًا (100)﴾[الإسراء: 100]، وقال تعالى: ﴿وَتُحِبُونَ الْمَالَ حُبًّا جَمًّا (20)﴾ [الفجر: 20]
- \* علم الله تعالى بنوازع البخل و الشح و حب المال في النفوس البشرية، و منه أمره إياهم بإخراج جزء ضئيل من مالهم على سبيل الزكاة، قال الله تعالى: ﴿إِنْ يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ الله على سبيل الزكاة، قال الله تعالى: ﴿إِنْ يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْرِجْ أَضْغَانَكُمْ (37) هَا أَنْتُمْ هَوُلَاءِ تُدْعَوْنَ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخَلُ وَمَنْ يَبْخَلُ فَإِنَّ تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا يَبْخَلُ فَإِنْ تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ (38) ﴾[محمد: 37، 38].
- \* من أسباب الإنفاق؛ العلم بأن المال هو مال الله، قال تعالى: ﴿ آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفَقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ (7) ﴾ [الحديد: 7، 8].
- \* فلاح من وقي من مرض البخل والشح، قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صَدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (9) ﴾ [الحشر: 9]، وقال الله تعالى: ﴿ فَاتَقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنْفِقُوا خَيْرًا لِأَنْفُسِكُمْ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (16) ﴾ [التغابن: 16].
- \* تقرير جهل من يمسك عن الإنفاق، و يضن عن إخراج حق الله في المال، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ هُوَ خَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرِّ لَهُمْ سَيُطُوّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ سَيُطُوّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ سَيُطُوّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (180) [آل عمران: 180]، وقال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى (8) وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى (9) فَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى (11) ﴾ [الليل: 8 11].

- \* من جرائم الأعمال حض الناس على البخل؛ والاستهزاء بالمتصدقين، قال الله عن جرائم الأعمال حض الناس على البخل؛ والاستهزاء بالمتصدقين، قال الله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَاْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي عَذَابًا مُهِينًا (37)﴾ [النساء: 37]، وقال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَاْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (79)﴾ [التوبة: 79]، وقال الله تعالى: ﴿أَشِحَةٌ عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَاءَ الْخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيَلُهُمْ كَالَّذِي يُغْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَةً عَلَى الْخَيْرِ أُونَ لَيْكُمْ فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَةً عَلَى الْخَيْرِ أُونَ لَيْكُمْ فَإِذَا ذَهَبَ اللَّهُ يَسِيرًا (19)﴾ [الأحزاب: 19]، وقال الله أُولَئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَأَحْبَطَ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا (19)﴾ [الأحزاب: 19]، وقال الله تعالى: ﴿النَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُ الْحَمِيدُ (24)﴾ [الحديد: 24].
- \* من صفات البخلاء الحرص على امتلاك كل شيء؛ و منعه على الناس، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنُطْعِمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمَهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا فِي ضَلَلٍ مُبِينِ (47) ﴾ [يس: 47].
- \* البخل خصلة من خصال أهل الكفر وكذا المنافقين، قال الله تعالى: ﴿الْمُنَافِقُونَ وَيَلْهُوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُوا اللّهَ وَالْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (67)﴾[التوبة: 67]، وقال الله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللّهَ فَسَيهُمْ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (67)﴾[التوبة: 67]، وقال الله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللّهَ لَئِنْ آتَانَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ (75) فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوْا لِئِنْ آتَانَا مِنْ فَضْلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوْا وَهُمْ مُعْرِضُونَ (76) فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ (77)﴾[التوبة: 75–77]، وقال الله تعالى: ﴿مَنَّاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ (12)﴾[القلم: 12].
- \* الإنفاق يكون من غير إسراف ولا قتر، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُولِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا (29) ﴿ [الإسراء: 29]، وقال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا (67) ﴾ [الفرقان: 67]. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر ، المرجع السابق ، المجلد 1 ، ص.ص 272.269 .

عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "اتقوا الظلم، فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، واتقوا الشح، فإن الشح أهلك من كان قبلكم، حملهم على أن سفكوا دماءهم واستحلوا محارمهم." رواه مسلم.

قال العلامة ابن عثيمين رحمة الله تعالى عليه: "البخل: هو منع ما يجب وما ينبغي بذله. والشح: هو الطمع فيما ليس عنده، وهو أشد من البخل، لأن الشحيح يطمع فيما عند الناس ويمنع ما عنده، والبخيل يمنع ما عنده مما أوجب الله عليه من زكاة ونفقات، ومما ينبغي بذله فيما تقتضيه المروءة، وكلاهما -أعنى: البخل والشح- خلقان ذميمان."<sup>2</sup>

وَالشَّحِيحُ: حَرِيصٌ عَلَى مَا لَيْسَ بِيَدِهِ. فَإِذَا حَصَلَ بِيَدِهِ شَيْءٌ شَحَّ عَلَيْهِ. وَبَخِلَ بِإِخْرَاجِهِ. فَالْبُخْلُ ثَمَرَةُ الشُّحِّ. وَالشُّحُ يَأْمُرُ بِالْبُخْلِ، كَمَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِيَّاكُمْ وَالشُّحَ. فَالْبُخْلِ، كَمَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِيَّاكُمْ وَالشُّحَ. فَالْبُخْلِ فَبَخِلُوا. وَأَمَرَهُمْ بِالْقَطِيعَةِ فَقَطَعُوا.» 3

. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النووي (أبو زكرياء يحي بن شرف)، رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين، محقق على منهج العلامة محمد ناصر الدين الألباني، مشتملة على تعليقات الشيح محمد بن صالح العثيمين، حققه وعلق عليه محمود بن الجميل، راجعه طه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الصفا، القاهرة، الطبعة الثانية، 1425 هـ/2004م، الحديث رقم 568، ص 182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد بن صالح العثيمين وآخرون، شرح رياض الصالحين، ج1، ملخص تحقيقات الحافظ بن حجر والهيثمي والشيخين الألباني والأرناؤوط، مركز التراث الإسلامي، القاهرة، الطبعة الأولى، 1425ه/2004م، ص 824.

<sup>3</sup> ابن قيم الجوزية (محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين)، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ج2، تح: محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط3، ، 1416ه/1996م، ص277.

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ هُبَيْرَةَ، أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرٍو قَالَ: " أَيُّهُمَا أَشَدُّ: الْبُخْلُ، أَوِ الشُّحُ؟ "، فَاخْتَلَفُوا، فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍو: "الشُّحُ أَشَدُّ مِنَ الْبُخْلِ، الشَّحِيحُ يَشِحُ عَلَى مَا فِي يَدَيْهِ فَاخْتَلَفُوا، فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍو: "الشُّحُ أَشَدُ مِنَ الْبُخْلِ، الشَّحِيحُ يَشِحُ عَلَى مَا فِي يَدَيْهِ." أَفُذَهُ، وَإِنَّ الْبَخِيلَ عَلَى مَا فِي يَدَيْهِ." أَفُدُهُ، وَإِنَّ الْبَخِيلَ عَلَى مَا فِي يَدَيْهِ." أَفُدُوا النَّاسِ حَتَّى يَأْخُذَهُ، وَإِنَّ الْبَخِيلَ عَلَى مَا فِي يَدَيْهِ."

وقد أفرد ابن قدامة المقدسي في كتابه مختصر "منهاج القاصدين" بابا في ذم البخل والحرص والطمع وذم المال ومدحه ومدح القناعة والسخاء، ونحو ذلك، ومما قاله فيه: "اعلم: أن المال لا يذم لذاته بل يقع الذم لمعنى من الآدمي، وذلك المعنى إما شدة حرصه أو تتاوله من غير حلة، أو حبسه عن حقه، أو إخراجه في غير وجهه، أو المفاخرة به، ولهذا قال الله تعالى: {أَنَمَا أَمُوالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةً} (الأنفال: 28)

وفى "سنن الترمذي" عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: "ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم، بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه."

وقد كان السلف يخافون من فتنة المال. وكان عمر رضي الله عنه إذا رأى الفتوح يبكى ويقول: ما حبس الله هذا عن نبيه صلى الله عليه وآله وسلم وعن أبى بكر لشر أراده الله بهما، وأعطاه عمر إرادة الخير له.

وقال يحيى بن معاذ: الدرهم عقرب، فإن لم تحسن رقيته فلا تأخذه، فإنه إن لدغك قتلك سمه. قيل: ما رقيته? قال: أخذه من حله ووضعه في حقه. وقال: مصيبتان للعبد في ماله عند موته لا تسمع الخلائق بمثلهما، قيل: ما هما؟ قال: يؤخذ منه كله، ويسأل عنه كله."2

أبلغ ما قيل في البخل قول ابن الرومي:

يقترُ عيسى على نفسهِ وليسَ بباقِ ولا خالدِ

1 الخرائطي (أبو بكر محمد بن جعفر بن محمد بن سهل بن شاكر السامري)، مساوئ الأخلاق ومذمومها، ج1، حققه وخرج نصوصه وعلق عليه: مصطفى بن أبو النصر الشلبي، مكتبة السوادي للتوزيع، جدة، ط1، 1413ه/1993م،

ص165.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن قدامة المقدسي (نجم الدين أبو العباس أحمد بن عبد الرحمن)، مُخْتَ صَرُ مِنْهَاجِ القَاصِدِينْ، قدم له: الأستاذ محمد أحمد دهمان، مكتبَةُ دَار البيَانْ، دمشق، د.ط، 1398ه/1978م، ص195 وما بعدها.

تنفس من منخر واحد يدي وأرثٍ ليسَ بالحامدِ

فلو يستطيعُ لتقتيره رضيتُ لتشتيت أمواله

والناس يظنون أن ابن الرومي ابتكر هذا المعنى وإنما أخذه مما رواه الجاحظ أن فلاناً  $^{-1}$ . كان يقير إحدى عينيه ويقول إن النظر بهما في زمن واحد من السرف

وأجود ما قيل في البخل قول بعضهم:

وأقلعت إقلاع الجهام بلا وبلِ ولم أدر أنَ اليأسَ في طرف الحبلِ

وعدت فأكدت المواعيد بيننا وأجررت لي حبلا طويلا تبعته وقال أبو نواس:

رأيتُ قُدور الناس سوداً من الصَّلى وقدر الرَّقاشين زهراء كالبدر ثلاثا كنقط الثاء من نُقط الحِبر أمامهمُ الحوليّ من ولد الذّر ولو جئتها ملأى عبيطاً مجزراً لأخرجت ما فيها على طرف الظفر

يبيتها للمعتفى بفنائهم إذا ما تتادَوا للرَّحيل سعى بها

غيره:

ويعمل ضرسه في كلِّ زادِ سوى بيتِ لأبرهة الأيادي ولا يبقى الكثيرُ مع الفسادِ

يحصنُ زَاده عن كلَ ضرس ولا يَروي من الآداب شيئاً قليلُ المال تُصلحهُ فيبقى

وقلت في مثله:

ويختم البرمة والجفنه قد تذهب البطنة بالفطنة يطعمُ دُونَ الشبع أولادَهُ لم يَرو إلاَّ خبراً واحداً

أبو هلال العسكري (الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران)، ديوان المعاني، دار الجيل،  $^1$ بيروت، د.ط، د.ت، ص183 وما بعدها.

وقال آخر:

ظلمتك إذ سألتك ماء كرم وماء الكرم للرجلِ الكريم وقلت:

لك بُرمةٌ نَزَّهتها من أن تدنسَ بالدَّسَمْ بيضاءَ يُشرقُ نورُها كالبدرِ في غسقِ الظلم<sup>1</sup>

ومما أورده صاحب كتاب "التمثيل والمحاضرة": "البخل: شر أخلاق الرجال البخل والحبن، وهما من خير أخلاق النساء. البخيل أبداً ذليلٌ. لا مروءة لبخيلٍ. الشعبي: ما أفلح بخيلٌ قط. أما سمعتم قول الله تعالى: ﴿وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (9)﴾[الحشر: 9]. الواقدي: البخل بالموجود من سوء الظن بالمعبود. الجاحظ: الجبن والبخل غريزةٌ واحدةٌ، يجمعهما سوء الظن بالله. غيره: البخل يهدم مباني الكرم. ابن المعتز: بشر مال البخيل بحادثٍ أو وارثٍ. أبخل الناس بماله أجودهم بعرضه.

وغيظ البخيل على من يجو د أعجب عندى من بخله

وصف البخيل: العرب: سواءٌ هو والعدم. سواءٌ غناه والفقر. سواءٌ منزله والفقر. ما تبلّ إحدى يديه الأخرى. لا تندى صفاته، ولا يبضّ حجره، ولا يثمر شجره. يمنع دره ودر غيره. المولدون: لا تسقط من كفه خردلةً. سائله محرومٌ، وماله مكتومٌ. لا يحين إنفاقه، ولا يحلّ خناقه. خبزه كآوى، يسمع بها ولا ترى. غناه فقرٌ، ومطبخه قفرٌ. يملأ بطنه والجار جائعٌ، ويحفظ ماله والعرض ضائعٌ. قد أطاع سلطان البخل بجهده، وانخرط كيف شاء في سلكه. سمين المال مهزول النوال. عظيم الرواق صغير الأخلاق. يصون فلسه ويبذل نفسه. لا يحلب إلا من ضرعٍ بكيٍّ، ولا يسقى إلا من أنضب ركيٍّ. فلانٌ قد جعل ميزانه وكيله، وضرسه أكيله،

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع السابق، ص $^{186}$ .

وكيسه أنيسه، وخبزه جليسه، ورغيفه أليفه، ومأكوله حليفه، وديناره شقيقه، ودرهمه رفيقه، ويمينه أمينه، ومفتاحه دفينه، وصناديقه صديقه، وخاتمه خادمه."1

عن أبى سعيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: "خصلتان لا تجتمعان في مؤمن: البخل وسوء الخلق" رواه البخاري.

وقال صلى الله عليه وآله وسلم: "لا يجتمع الشح والإيمان في قلب عبد أبداً."

وفي أفراد مسلم، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه كان يقول: "اللهم إني أعوذ بك من الجبن والبخل."

وروى جابر رضي الله عنه، قال: قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم لبنى سلمة: "من سيدكم؟ قالوا: جد بن قيس على أننا نبخله، قال: وأي داء أدوأ من البخل؟ بل سيدكم بشر بن البراء بن معرور " وهي أصح ما من ذكر عمرو بن الجموح، وغلط بعض الرواة، فقال: البراء بن معرور ، البراء مات قبل الهجرة.

وعن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: "ثلاث مهلكات: شح مطاع، وهوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه."

قال الخطابي: الشح في المنع أبلغ من البخل، وقال سلمان: إذا مات السخي، قالت الأرض والحفظة: رب تجاوز عن عبدك في الدنيا بسخائه، وإذا مات البخيل قالت: اللهم احجب هذا العبد عن الجنة، كما حجب عبادك عما جعلت في يديه من الدنيا.

وقال بعض الحكماء: من كان بخيلاً ورث ماله عدوه، ووصف أعرابي رجلاً فقال: لقد صغر في عيني لعظم الدنيا في عينه، وذم أعرابي قوماً فقال: يصومون عن المعروف ويفطرون على الفواحش.2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الثعالبي (أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل)، التمثيل والمحاضرة، تح: عبد الفتاح محمد الحلو، الدار العربية للكتاب، ط2، 1401هـ/1981م، ص442.440.

<sup>2</sup> ابن قدامة المقدسي، مُخْتَ صَرَرُ مِنْهَاجِ القَاصِدِينْ، ص204 وما بعدها.

قال الوطواط: "فرقوا بين الشح والنحل فقالوا الشح أن تكون النفس كزة حريصة على المنع كما قال الشاعر:

يمارس نفساً بين جنبيه كزة إذا هم بالمعروف قالت له مهلا وهو اللؤم وأما البخل فهو المنع نفسه."

قال المقدسي: "وقد تكلم الناس في حد البخل والسخاء، فذهب قوم إلى أن حد البخل منع الواجب، وأن من أدى ما يجب عليه، فليس ببخيل، وهذا غير كاف، فإن من لم يسلم إلى عياله إلا القدر الذي يفرضه الحاكم، ثم يضايقهم في زيادة لقمة أو ثمرة فإنه معدود من البخلاء، فالصحيح أن البراءة من البخل تحصل بفعل الواجب في الشرع واللازم بطريق المروءة مع طيب القلب بالبذل.

فأما الواجب بالشرع، فهو الزكاة، ونفقة العيال، وأما اللازم بطريق المروءة، فهو ترك المضايقة، والاستقصاء عن المحقرات فإن ذلك يستفتح، ويختلف ذلك باختلاف الأحوال والأشخاص، فقد يستقبح من الغنى ما لا يستقبح من الفقير، ويستقبح من الرجل المضايقة لأهله وأقاربه وجيرانه مالا يستقبح من الأجانب، فالبخيل الذي يمنع مالا ينبغي أن يمنع، إما بحكم الشرع أو لازم المروءة، فقد تبرأ من البخل، لكن لا يتصف بصفة الجود مالم يبذل زيادة على ذلك."2

"وقالوا البخيل لا يستحق اسم الحرية فإنه يملكه ماله وقالوا أيضاً البخيل لا مال له إنما هو لما له وقال قيس بن معد يكرب لبنيه يا بني إياكم والبخل فإنه من اكتسب مالاً فلم يصن به عرضاً بحث الناس عن أصله، فإن كان مدخولاً هرتوه وإن لم يكن مدخولاً ألزموه ذنباً رموه به ومقتوه وأكسبوه عرفاً هجينا حتى يهجنوه والبخل داء ونعم الدواء السخاء وقال الحسن البصري

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الوطواط (أبو إسحق برهان الدين محمد بن إبراهيم بن يحيى بن علي)، غرر الخصائص الواضحة وعرر النقائض الفاضحة، ضبطه وصححه وعلق حواشيه ووضع فهارسه: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 2008ه/2008م، ص361.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن قدامة المقدسي، مُخْتَ رَصَرُ مِنْهَاجِ القَاصِدِينْ، ص206 وما بعدها.

لم أر أشقى بماله من البخيل لأنه في الدنيا مهتم بجمعه وفي الآخرة محاسب على منعه غير آمن في الدنيا من همه ولا ناج في الآخرة من إثمه عيشه في الدنيا عيش الفقراء وحسابه في الآخرة حساب الأغنياء ... وقالوا البخل يهدم مباني الشرف ويسوق النفس إلى التلف وقالوا اتق الشح فإنه أدنس شعار وأوحش دثار وقالوا البخيل يملأ بطنه والجار جائع ويحفظ ماله والعرض ضائع."1

للحطيئة يغرق في ذكر البخل وحده:

كددتُ بأظفارِي وأعملتُ مِعْولي تشاغَلَ لما جئتُ في وَجْهِ حاجَتِي وأجمعتُ أنْ أنعاهُ حين رأيتُه فقلت لهُ: لا بأس لسنتُ بعائدٍ

فصادفتُ جُلْمُوداً من الصخرِ أملسا وأطرق حتى قلتُ قدْ مَات أو عَسَى يفوقُ فواقَ الموتِ حتى تنفساً فأفرخَ تعلوهُ السماديرُ مبلساً<sup>2</sup>

ورد في مدح الكرم وذمّ البخل: قال النبي صلّى الله عليه وسلّم: "اصطناع المعروف يقي مصارع السوء".

وقال عليه الصلاة والسلام: "إن الله يحب الجود ومكارم الأخلاق ويبغض سفسافها." وقال النبي صلّى الله عليه وسلّم لقوم من العرب: "من سيّدكم؟" قالوا الجدّ بن قيس على بخل فيه، فقال صلّى الله عليه وسلّم: "وأي داء أدوأ من البخل."

وقال أكثم بن صيفي حكيم العرب: ذلّلوا أخلاقكم للمطالب، وقودوها إلى المحامد، وعلّموها المكارم، ولا تقيموا على خلق تذمّونه من غيركم، وصلوا من رغب إليكم، وتحلّوا بالجود يكسبكم المحبة، ولا تعتقدوا البخل فتتعجلوا الفقر.

أخذه الشاعر فقال:

أمن خوف فقر تعجّلته وأخّرت إنفاق ما تجمع

<sup>1</sup> انظر، الوطواط، غرر الخصائص الواضحة وعرر النقائض الفاضحة، ص363.

 $<sup>^{2}</sup>$  قدامة بن جعفر ، نقد الشعر ، ص $^{2}$ 

فصرت الفقير وأنت الغنى وما كنت تعدو الذي تصنع $^{1}$ 

قال الجاحظ للحزامي: أترضى أن يقال لك بخيل؟ قال: لا أعدمني الله هذا الاسم؛ لأنه لا يقال لي بخيل إلا وأنا ذو مال، فسلم لي المال وسمّني بأي اسم شئت! فقال: جمع الله لاسم السخاء المال والحمد، وجمع لاسم البخل المال والذم.

قال: بينهما فرق عجيب وبون بعيد: إن في قولهم بخيل، سببا لمكث المال؛ وفي قولهم سخي، سببا لخروج المال عن ملكي؛ واسم البخيل فيه حفظ وذمّ، واسم السخي فيه تضييع وحمد، والمال ناض نافع، ومكرم لأهله، والحمد ريح وسخرية، ومسمعة وطرمذة؛ وما أقل غناء الحمد عنه إذا جاع بطنه، وعري ظهره، وضاع عياله، وشمت به عدوه! وقال محمد بن الجهم: من شأن من استغنى عنك أن لا يقيم عليك، ومن احتاج إليك أن لا يزول عنك؛ فمن حبك لصديقك وضنك بمودته أن لا تبذل له ما يغنيه عنك، وأن تتلطف له فيما يحوجه إليك وقد قيل في مثل هذا: أجع كلبك يتبعك، وسمّنه يأكلك؛ فمن أغنى صديقه فقد أعانه على الغدر، وقطع أسبابه من الشكر؛ والمعين على الغدر شريك الغادر، كما أن مزيّن الفجور شريك الفاجر.

نختم كلامنا بمناظرة بين السخاء والبخل: وتناظرا يوما فقال البخل: أنا أفضل فإني سبب الغنى وأنت سبب الفقر فصاحبي يمسكني فيصبح غنيا وصاحبك ينفقك فيصبح فقيرا فأنا قوة القلب وأنا حارس العرض وأنا قائد الغنى وبشير العلا وسائق الجيش وأنا أورث المال والفرج وأحفظ البيوت والدنيا وأغنى عن القرض وأذب عن العرض وأغنى عن الناس والغنى عن الناس العظمى والدولة الكبرى وأنا وأنا.

واحتج عليه السخاء فقال:

يا فل ابن فل يا ملوما بكل لسان يا مذموما عند كل إنسان أتتكلم في هذا الزمان أما تستحي يا ابن الزانية والزاني وأنا ممدوح بكل لسان محمود عند كل إنسان أنا سبب المحبة أنا

العقد ويه الأندلسي (أبو عمر شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبد ربه ابن حبيب ابن حدير بن سالم)، العقد الفريد، +1، دار الكتب العلمية - بيروت، +1، +104هـ، +106هـ، +116هـ، +106هـ، +106هـ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ج7، ص219.

سبب الذكر الجميل أنا ساتر العيوب أنا الذي إذا عثرت أخذ بيدي ربى أنا الذي يشار إلى بالأصابع أنا الذي يحبنى كل أحد أنا أنفع في الدنيا والآخرة أنا الذي وجودي للمنفعة وأنت الذي وجودك للمضرة والله جواد كريم وإبليس شحيح بخيل وكل سخى في الجنة وكل بخيل في النار وأنا شجرة في الجنة وأنت شجرة في النار وأنا قريب من الله وأنت بعيد من الله قريب إلى النار وأنا يحبني كل أحد وأنت يبغضك كل أحد وأنا أكون مع المؤمنين وأنت تصبح مع الكافرين ولي منشور توقيعه هذا دين أرتضيه لنفسى ولن يصلحه إلا السخاء ولك منشور توقيعه سيطوقون ما بخلوا به يوم القيامة وأنا مع الأنبياء وكل نبى وولى سخى وأنت مع اليهود والنصارى. فلما حاجّة بهذه الدلائل فكأنه ألقمه الحجر فهرب البخل إلى ديار الكفر خجلا وجلا نادما سادما منقطعا فأمر الشرع حتى ينادي ألا فاسمعوا وعوا خلق الله الإيمان وحفه بالسخاء وخلق الكفر وحفه بالبخل والبخل دهليز الكفر كما أن الرفض دهليز الإلحاد والطعن في الصحابة قاعدة الزندقة ومسألة قتل الحسين شجرة الفتنة وكل سخي فيه شعب وخصال من الإيمان وكل بخيل فيه خصلة من الكفر فإن قلت حاتم كان سخيا وكان من الكافرين فأقول حاتم قد نفعه السخاء فورب السماء قال النبي صلِّي الله عليه وسلم لعدي بن حاتم: إن الله تعالى أمر أن يبني بيت في النار من الطين لأجل أبيك ظاهره عذاب وباطنه راحة جزاء على سخاوته فالقاعدة صحيحة فافهم ذلك.

## 4. تجليات السخرية في كتاب "البخلاء":

يصور كتاب "البخلاء" أحوال فئة من الناس اتخذت لنفسها منهجا معينا في التفكير والتصرف والسلوك. وباتت مقتنعة به اقتناعا كاملا، تبددت في ظله كل الأشياء الأخرى. فإذا البخل هو واقعهم ومفهومهم وحياتهم التي يسيرون عليها، محاولين إسدال ستار من العلم عليه، علّهم في ذلك يقنعون الناس إيهاما بأنهم أصحاب فكر ومنطق، ورجال تدبير، وذو واقتصاد وتوفير.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الخوارزمي (أبو بكر محمد بن العباس)، مفيد العلوم ومبيد الهموم، المكتبة العنصرية، بيروت، د.ط، 1418هـ، ص.ص 203.201.

كان الجاحظ في كتاب البخلاء عالما شأنه في جميع مؤلفّاته. كان عالما طبيعيا في كتاب "الحيوان"، وعالما نقديا في "البيان والتبيين"، وها هو عالم اجتماعي وناقد في كتاب البخلاء، يدرس أحوال الناس من خلال سلوكهم ومعاشهم، يحلّل أوضاع طبقة من المجتمع العباسي تأثّرت بعوامل طارئة جديدة.

استهل كتابه برد على صديق طلب إليه أن يحدثه عن البخل ونوادره. وقد صدّره بمقدمة طويلة، حاول فيها أن يثير اهتمام القراء، وأن يشعرهم بشيء من الرغبة والتشويق. ومن المقدمة انتقل إلى إثبات رسالة سهل بن هارون التي بعث بها إلى بعض أقربائه، الذين اتّهموه بالبخل. وعمد الجاحظ أيضا إلى ذكر نوادر البخلاء وسرد قصصهم، بادئا بأهل مرو، وأهل خراسان، متوقفا عند أهل البصرة من المسجديين ممن يسميهم "أصحاب الجمع والمنع"، منتقلا الى الأشحّاء من أصحابه ومعاصريه كزبيدة بن حميد، وأحمد بن خلف اليزيدي، وخالد بن يزيد، وأبي محمد الخزامي، والحارثي، والكندي، وابن أبي بردة، واسماعيل بن غزوان، وموسى بن عمران، والأصمعي، والمدائني وطرائف شتّى، استطاع من خلالها أن يعطينا عينات صادقة عن كل حيلة، وكل نادرة بأسلوب قصصي طريف، وبراعة فنيّة رائعة. وبعد ذكر نوادره يجد الجاحظ أن البخل عندهم اقتصاد فني، ولهم في ذلك آراء قلما تخطر ببال إنسان.

وللبخلاء عند الجاحظ أقوال كثيرة في وضع كل شيء موضعه، في إظهار منافع المأكولات وأضرارها، فنوى الثمر يعقد الشحم في البطن، وقشور الباقلاء تحتوي الغذاء "إن الباقلاء يقول: من أكلني بقشوري فقد أكلني، ومن أكلني بغير قشوري فأنا الذي آكله."

وأما غاية الكتاب هذا، فإننا نجد أن فريقا من الدراسين ذهب الى أن الجاحظ أراد منه الترويح عن النفس، وإضحاك القارىء. ولكن مهما يكن من أمر، فإن أبا عثمان لم يكن يقنع نفسه بأن مؤلّفه هذا قد وضع من أجل الهزل والتسلية، إنما له فيه أيضا غاية جليلة؛ وهي تصوير طبقة محددة ظهرت في المجتمع العباسي، أرادت أن تسلك طريقا جديدة من العادات والأخلاق التي لم يألفها العربي سابقا. وإن مؤثرات دخيلة أحدثت فجوات واسعة في عادات العرب وتقاليدهم، فكان منها انتشار البخل، وخاصة في العراق إبّان القرن الثالث الهجري.

والحقيقة، فإن غاية الكتاب تتعدّى الضحك والمرح، لتغدو أعمق وأشد، فإذا هي أقرب إلى الردع والتأنيب، والهزء والسخرية، وذلك من أجل المنفعة العامة والاستفادة من أعمال البخلاء الشاذة استفادة تجعلهم يميلون إلى الكرم من غير إسراف، وإلى الجود في غير اقتصاد.

وهناك فريق آخر من الدارسين رأى أن كتاب "البخلاء" ما وضع إلا لأن الجاحظ كان واحدا من أولئك البخلاء، ولذلك تمكن من معرفة أحوالهم بدقة، كاشفا حقائقهم كما هي بصدق وواقعية.

والواقع أن كتاب البخلاء يعتبر من الكتب النفيسة بمكان، لأنه دراسة واقعية لردة فعل اقتصادية. ومن أجل ذلك أفرد الجاحظ كتابا خاصا بالبخل صوّر هذه الحالة، وتغلغل أيضا بين طوايا النفس البشرية، وتفهّم نزعاتها، وحلّل أعمالها، ودرس نفسياتها، وقد قال: "ولك في هذا الكتاب ثلاثة أشياء تبيّن حجّة طريفة، أو تعرّف حيلة لطيفة، أو استفادة نادرة عجيبة."

لقد اتبع الجاحظ أسلوبا قصصيا إخباريا يربط الأخبار بعضها ببعض.

وكانت أقصوصة البخيل قصيرة، لكنها جمعت عناصر القصة الكاملة، من مقدمة وعرض وعقدة، إلى حل وخاتمة.

ولم تكن أقاصيص الجاحظ خاوية فارغة؛ بل كانت نابضة مليئة بالحياة تستمد موضوعاتها من وحي فريق من الأشحاء المسجديين والخراسانيين وغيرهم، اختاروا أحاديثهم، وانتقوا ألفاظهم بأنفسهم. من هنا نضجت أقصوصة البخيل عند أبي عثمان، واستمرت حارة دافئة يقظة، تدفئ النفس فتثيرها، وتوقظ العقل فتحركه تارة بين الاسترخاء والاستمتاع، وطورا بين التصوير والتحكيم.

وقد تميز كتاب "البخلاء" بخصائص هامة كان منها الموضوعية التي برزت جلية في كتابه، إذ إن الجاحظ تجرّد من ذاته، وترك البخلاء أنفسهم يتحدثون عن قضاياهم، دون أن يدخل نفسه شريكا أو موجها في الصورة، أو في الموضوع.

ولم تجر أقاصيصه على وتيرة واحدة؛ بل كانت كل منها تطغى على الأخرى من حيث النكهة والموضوع والأسلوب. ويقيننا أن أسلوبه الصامت هذا، كان من الأساليب التي أدّت إلى نجاح نوادره وتحليل نفسيات بخلائه.

لقد رسم أبو عثمان بخلاءه بريشته الماهرة الساخرة التي يصعب على المتقدمين والمتأخرين استعمالها، أو إجادة التصوير بها، لأنها ريشة متميزة لها خصائصها الأسلوبية والنوقية والنفسية التي طبعت أدب الجاحظ بطابع خاص متقرّد.

كان الجاحظ في كتاب "البخلاء" فنانا بطبعه اعتمد لونا أساسيا، وهو الذات البشرية. فغاص الى أعماقها، يستنبط ما في جوانبها من عقد وغرابة وغموض. فهو لم يقص حكاياته لإثارة تلك الغرابة، وإنما للدلالة على تلك المواقف النفسية والتعقيدات التي كان يعانيها البخلاء في عصره.

وبالإضافة إلى ذلك، فإننا لا نغفل الأسلوب المسرحي الذي تحقق له في كل نادرة، وخاصة في أقصوصة "مريم الصنّاع" و "شيخ النخالة" و "معّاذة العنبرية"، فإننا وبحق نجد أنفسنا أمام خشبة مسرح تقوم عليها هذه الشخصيات وتنهض وتتحرك كأنها من لحم ودم.

ومما ينبغي أن نقوله في كتاب "البخلاء" إن صاحبه لم يصل من خلاله إلى غاية واحدة، بل بلغ به غايات أخرى أكثر شمولية واحاطة بدراسة الفرد والمجتمع والإنسان. 1

يقول الجاحظ ردّا على صديق طلب إليه أن يحدّثه عن البخل ونوادره. وذلك سبب تأليفه لكتابه "البخلاء"، والذي صدّره بمقدمة طويلة نذكر منها: "فأما ما سألت من احتجاج الأشحّاء، ونوادر أحاديث البخلاء، فسأوجدك ذلك في قصصهم، إن شاء الله تعالى، مفرّقا وفي احتجاجهم مجملا، فهو أجمع لهذا الباب من وصف ما عندي، دون ما انتهى إليّ من أخبارهم، على وجهها. وعلى أن الكتاب أيضا يصير أقصر، ويصير العار فيه أقل.

70

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر ، الجاحظ، البخلاء، ص.ص 12.9.

ونبتدئ برسالة «سهل بن هارون» ثم بطرف أهل «خراسان» ، لإكثار الناس في أهل خراسان.

ولك في هذا الكتاب ثلاثة أشياء: تبين حجّة طريفة، أو تعرّف حيلة لطيفة، أو استفادة نادرة عجيبة. وأنت في ضحك منه، إذا شئت، وفي لهو، إذا مللت الجدّ.

وأنا أزعم أن البكاء صالح للطبائع، ومحمود المغبّة «3» ، إذا وافق الموضع، ولم يجاوز المقدار، ولم يعدل عن الجهة، ودليل على الرقة، والبعد من القسوة، وربما عدّ من الوفاء، وشدّة الوجد على الأولياء. وهو من أعظم ما تقرب به العابدون، واسترحم به الخائفون.

وقال بعض الحكماء لرجل اشتد جزعه من بكاء صبيّ له: لا تجزع، فإنه أفتح لجرمه، وأصح لبصره.

وضرب «عامر بن عبد قيس» بيده على عينه، فقال: جامدة شاخصة، لا تندى.

وقيل: «لصفوان بن محرز»، عند طول بكائه، وتذكّر أحزانه: «إن طول البكاء يورث العمي» ؛ فقال: «ذلك لها شهادة» فبكي حتى عمي.

وقد مدح بالبكاء ناس كثير، منهم يحى البكّاء، وهيثم البكّاء.

وكان «صفوان بن محرز» يسمى: «البكّاء». وإذا كان البكاء (وما دام صاحبه فيه فإنه في بلاء، وربما أعمى البصر، وأفسد الدماغ، ودل على السّخف، وقضي على صاحبه بالهلع، وشبّه بالأمة اللكعاء وبالحدث الضرع) كذلك، فما ظنك بالضحك الذي لا يزال صاحبه في غاية السرور، إلى أن ينقطع عنه سببه.

ولو كان الضحك قبيحا من الضاحك، وقبيحا من المضحك، لما قيل للزهرة والحبرة والحلى والقصر المبنى: «كأنه يضحك ضحكا».

وقد قال الله جل ذكره: «وأنه هو أضحك وأبكى وأنه قد أمات وأحيا»، فوضع الضحك بحذاء الحياة، ووضع البكاء بحذاء الموت؛ وأنه لا يضيف الله إلى نفسه القبيح، ولا يمن على خلقه بالنقص.

وكيف لا يكون موقعه من سرور النفس عظيما، ومن مصلحة الطباع كبيرا، وهو شيء في أصل الطباع وفي أساس التركيب؟ لأن الضحك أول خير يظهر من الصبي، وبه تطيب نفسه، وعليه ينبت شحمه، ويكثر دمه الذي هو علّة سروره، ومادة قوّته.

ولفضل خصال الضحك عند العرب، تسمّي أولادها «بالضحّاك» و «ببسام» و «بطلق» و «بطلق».

وقد ضحك النبي، صلّى الله عليه وسلّم، ومزح، وضحك الصالحون ومزحوا، وإذا مدحوا قالوا: «هو ضحوك السنّ، وبسّام العشيّات، وهشّ الى الضيف، وذو أريحية «2» واهتزاز، وإذا ذموا قالوا: «هو عبوس، وهو كالح «3»، وهو قطوب، وهم شتم المحيا، وهو مكفهّر أبدا، وهو كريه، ومقبّض الوجه، وحامض الوجه، وكأنما وجهه بالخجل منضوج»!.

وللضحك موضع وله مقدار، وللمزح موضع وله مقدار، متى جازهما أحد، وقصر عنهما أحد، صار الفاضل خطلا، والتقصير نقصا.

فالناس لم يعيبوا الضحك إلا بقدر، ولم يعيبوا المزح إلا بقدر، ومتى أريد بالمزح النفع، وبالضحك الشيء الذي له جعل الضحك، صار المزح جدا، والضحك وقارا.

وهذا كتاب لا أغرّك منه، ولا أستر عنك عيبه، لأنه لا يجوز أن يكمل لما تريده، ولا يجوز أن يوفى حقّه، كما ينبغي له. لأنّ ههنا أحاديث كثيرة، متى اطلعنا منها حرفا عرف أصحابها، وإن لم نسمّهم، ولم نرد ذلك بهم وسواء سميّناهم، أو ذكرنا ما يدل على أسمائهم، منهم الصديق والولى والمستور والمتجمّل، وليس يفى حسن الفائدة لكم، بقبح الجناية عليهم.

فهذا باب يسقط البتّة، ويختلّ به الكتاب لا محالة، وهو أكثرها بابا، وأعجبها منك موقعا. وأحاديث أخر ليس لها شهرة، ولو شهرت لما كان فيها دليل على أربابها، ولا هي مقيدة أصحابها، وليس يتوفر أبدا حسنها إلا بأن يعرف أهلها، وحتى تتصل بمستحقها، وبمعادنها، واللائقين بها؛ وفي قطع ما بينها وبين عناصرها ومعانيها، سقوط نصف الملحة، وذهاب شطر النادرة.

ولو أن رجلا ألزق نادرة «بأبي الحارث جمّين»، «والهيثم بن مطهر»، و «بمزبّد»، و «ابن أحمر»، ثم كانت باردة، لجرت على أحسن ما يكون.

ولو ولد نادرة حارة في نفسها، مليحة في معناها، ثم أضافها إلى «صالح بن حنين» وإلى «ابن النواء»، وإلى بعض البغضاء، لعادت باردة، ولصارت فاترة، فإن الفاتر شرّ من البارد.

وكما أنك لو ولدت كلاما في الزهد، وموعظة الناس، ثم قلت: هذا من كلام «بكر بن عبد الله المزنى» و «عامر بن عبد قيس العنبري»، و «مؤرق العجلي» و «يزيد الرقاشي»، لتضاعف حسنه، ولا حدث له ذلك النسب نضارة ورفعة لم تكن له.

ولو قلت: قالها «أبو كعب الصوفي»، أو «عبد المؤمن» أو «أبو نواس» الشاعر أو «حسين الخليع»، لما كان لها إلا ما لها في نفسها، وبالحري أن تغلط في مقدارها، فتبخس من حقها.

وقد كتبنا لك أحاديث كثيرة مضافة إلى أربابها، وأحاديث كثيرة غير مضافة إلى أربابها، أما بالخوف منهم، وأما بالإكرام لهم.

ولولا أنك سألتني هذا الكتاب لما تكلّفته، ولما وضعت كلامي موضع الضيم والنقمة، فإن كانت لائمة أو عجز، فعليك، وإن كان عذر، فلي دونك."<sup>1</sup>

"لقد عمل أبو عثمان على تقديم عدد من البخلاء في عصره، و ما سبقه من عصور وإذا هو يعرضهم في كتابه في أكثر من حالة من حالاتهم، فيذكر نوادرهم و احتجاجهم، وما يجوز من ذلك في باب الهزل وما يجوز منه في باب الجد، وتتضح في ذلك بعض جوانب نفوسهم، وما لذلك من تأثير على الآخرين في مجتمعهم حتى يصل معهم إلى حافة مآسي اجتماعية كما هو الشأن مع البخيل الذي (طلق امرأته وهي أم أولاده، لأنه رآها غسلت خوانا له

73

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الجاحظ، البخلاء، ص.ص 25.21.

بماء حار، وكان يريدها أن تكتفي لمسحه). إن تأثير أولائك البخلاء يتجاوز أحيانا أسرهم إلى غيرها من فئات المجتمع."<sup>1</sup>

"عمل الجاحظ في كتاب البخلاء على التعمق في كشف نفسية أشخاصه فإذا هو يقدمهم تقديما مسرحيا فيعدد أوضاعهم وحالاتهم كما هو الحال مع المسجديين والمروزيين والكندي و غيرهم.

وتبدو أمراضهم وعيوبهم النفسية كالشح والطمع والحسد والجشع، ويدل الكاتب بذلك على مقدرة رائعة في استشفافه النفوس، ومعرفة أعماقها وأسرارها."<sup>2</sup>

"وإن وجدتم في هذا الكتاب لحنا أو كلاما غير معرب، ولفظا معدولا عن جهته فاعملوا أنّا إنما تركنا ذلك لأن الإعراب يبغّض هذا الباب، ويخرجه من حدّه إلا أن ما حكي كلاما من كلام متعاقلي البخلاء، وأشحّاء العلماء، كسهل بن هارون، وأشباهه."3

صدق الجاحظ في تحديده لأسلوب كتابه "البخلاء"، قد كان أمينا في نقله، مخلصا في تعبيره، ثقة في وصفه الأحوال والظروف والأوضاع والطبقات والأشخاص.

"فالكاتب مؤنس في جده وهزله ومفيد بعلمه وفنه ومثقف بأفكاره وعمق خبراته، ومروح عن القارئ وكد الجد وأتعاب الحق، فالأذن مجاجة والنفس حصنة وفي ذلك فوائد جمة."4

بناء على ما تقدم نستشف تجلي السخرية في أدب الجاحظ عامة، وفي كتابه "البخلاء" خاصة، وهو الذي عرف بروحه الطريفة، ونفسه الساخرة، كيف لا وهو الذي سخر من نفسه وخلقته في أكثر من موضع من مؤلفاته.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> رابح العوبي، فن السخرية في أدب الجاحظ من خلال كتاب التربيع والتدوير والبخلاء والحيوان، ديوان المطبوعات الجامعية، ط1، 1409هـ/1989م، ص190 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 194.

<sup>3</sup> الجاحظ، البخلاء، ص67.

<sup>4</sup> رابح العوبي، فن السخرية في أدب الجاحظ من خلال كتاب التربيع والتدوير والبخلاء والحيوان، ص195.

لقد جمع الجاحظ في كتابه "البخلاء" بين الحكمة الرادعة والسخرية اللاذعة، وذلك برده على الشعوبيين الذين حاولوا جهدهم النيل من العرب، مدلسين الحقائق ومحرفين للتاريخ، ومن جملة ما حاولوا طمسه جود العربي وكرمه، وهو الذي عرف ببعده كل البعد عن البخل والشح، تلك الصفات التي هي في الحقيقة من صفات أولئك الشعوبيين، ومنه جاء الرد عليهم في كتاب "البخلاء"، وإن كان ظاهره كشف طبائع البشر وحرصهم الشديد، وتصوير البخلاء منهم على وجه الخصوص دون المساس بأعراضهم أو النيل من أشخاصهم، وإنما تصوير تصرفاتهم وعرض لطريقة استخدامهم للمال ومحاربتهم الإسراف والتبذير، تصويراً واقعياً فكاهيا.

احتوى كتاب "البخلاء" على عديد أسماء الأعلام والمشاهير والمغمورين الذين قابلهم الجاحظ وتعرف بهم في بيئته، خاصة في بلدة مرو عاصمة خراسان، وكذلك أسماء البلدان والأماكن وصفات أهلها والعديد من أبيات الشعر والأحاديث والآثار الواردة فيهم.

والحق أن الجاحظ بلغ من سخريته ما لم يبلغه سابقوه، والطريف من أمره أنه لا يوظف السب والشتم، وإنما يسوق تهكمه وسخريته مستعينا بضروب الجدل والاحتجاج والحوار، على الطريقة الطريقة، وهو في ذلك يعبث بتوظيفه التناقضات التي تجمع بين القبح الحقيقي للبخيل، والحسن الذي ادعاه له إذ التمس له الأعذار.



الحمد لله المعين والموفق لنا على إتمام هذا البحث الذي حاولنا من خلاله إبراز تجليات السخرية في الأدب العباسي، وقد اشتغلنا على كتاب "البخلاء" للجاحظ كنموذج، فكان من أبرز النتائج المتوصل إليها ما يلى:

- خلفت الدولة العباسية دولة بني أمية، واتخذت بغداد حاضرة لها تاركة شئون الحكم للفرس الذين قضوا قضاء مبرمًا على الأمويين، وبذلك أصبحوا هم السادة الحقيقيين، فلم يعد العرب يتصدرون مكان السيادة، ولم تعد لهم أرستقراطيتهم، كما كان شأنهم في العصر الأموي، فقد أبعدوا غالبًا عن المناصب الكبرى في الإرادة والجيش، وأصبحوا لا يستطيعون الدخول على الخليفة، إلا إذا لهم الموالي من الفرس، أمثال البرامكة وبني سهل، ممن أمسكوا بزمام الأمور.
- ظهرت نزعة الشعوبية، مما حفز جماعة من علماء العجم وأدبائهم على أن يطعنوا في تاريخ العرب وأمجادهم، وكل ما يتصل بهم من فضائل خلقية ومن خطابة، وغير خطابة منوهين بفضائل الفرس وغيرهم من شعوب الحضارات القديمة، وما اشتهرت به من عمارة وفنون وعلوم، واتخذ ذلك شكل نزاع ضخم.
- لم يقف أنصار العرب صامتين إزاء النزعة الشعوبية، فقد أخذوا يردون على أصحابها، ومن أشهر من اضطلعوا بهذا الرد مدافعين عن العرب الجاحظ في فاتحة الجزء الثالث من البيان والتبيين، وصنع صنيعه ابن قتيبة في رسالة له سماها كتاب العرب.
- السخرية قديمة قدم الإنسان لأنها قد تكون ترويحا عن النفس أو تسرية عن القلب ،أو استتكارا لما يقع، أو هزءا وتندرا بالخصم.
- السخريات التي ملئت بها كتب الأدب العربي تناولت الغفلة والتغافل، والتناقض والتلاعب بالألفاظ والتهكم بالعيوب الخلقية، والنفسية، والجسدية، والدعابة، والرد بالمثل، والتهكم الاجتماعي والسياسي، وضعف العقل، وغير ذلك.

- ظهرت السخرية فنا واضحاً في مرحلة التحول الحضاري في العصر العباسي، فظلت تستقر وتتشكل حسب طبقات الشعراء والأدباء ومستوياتهم، وشخصياتهم ومدى علاقة نواتهم بمجتمعهم وما يعتريه من تغيرات، فقد ألفت كتب تضمنت أدب السخرية، حيث احتوى بعضها أبواباً خاصة للفكاهة، وأخرى أفردت كاملة مستقلة لهذا الفن وحده، وبعضها كان ينثرها نثرا في ثناياه ليرذح بها عن القارئ، ويشير لذلك في منهجه بأنه يخلط الجد بالهزل ليشوق القارئ، ويزيل عنه السأم.

- غلبت على الأدباء العباسيين الفكاهات في نثرهم، وسجلوها في كتبهم مما حصل في مجالسهم وعايشوه بالتجربة، أو سمعوا به فيمن سبقهم روح الفكاهة، حتى أنشأ بعضهم هذه الفكاهات الساخرة من خلال مواقفه الشخصية، أو رسائله ومكاتباته.

- لقد عرف "الجاحظ"-بحق- مجتمعه، وخبر طوائفه، واعترك معها -محبذا رأيا ومعارضا لآخر - مرة بالعنف والقسوة، ومرات بالين والهوادة طورا بالهجاء اللاذع والذم المقيت وفي أغلب الأحيان بالسخرية المريرة والتهكم الممض، فقد سخر من البخلاء، وكشفهم للناس في قالب فكاهي، حتى لا يلام عليه؛ لأنه يعيش بينهم ويروي نوادرهم، كما هو الحال مع صديقه محفوظ النقاش.

- كان الجاحظ في كتاب "البخلاء" فنانا بطبعه اعتمد لونا أساسيا، وهو الذات البشرية، فغاص إلى أعماقها، يستنبط ما في جوانبها من عقد وغرابة وغموض، غرضه من ذلك إثارة تلك الغرابة، وإنما للدلالة على تلك المواقف النفسية والتعقيدات التي كان يعانيها البخلاء في عصره.

وفي الختام نشكر الله سبحانه وتعالى، راجين من الله أن نكون قد أتينا على كل ما يتطلبه واجب الدراسة وما ينال الرضا، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## قائمة المصادر والمراجع

- \* القرآن الكريم.
- إبراهيم الأبياري، الموسوعة الشوقية، د.ط، د.ت.
- إبراهيم عبد القادر المازني، حصاد الهشيم، مطابع دار الشعب، د.ط، د.ت.
- إبراهيم وليد عبد المجيد، الشعر الهزلي حتى نهاية القرن الثالث الهجري، مؤسسة الوراق للنشر والتوزيع، عمان-الأردن، ط1، 2001م.
- ابن أبي الإصبع العدواني (عبد العظيم بن الواحد بن ظافر البغدادي ثم المصري)، تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تقديم وتحقيق: الدكتور حفني محمد شرف، الجمهورية العربية المتحدة المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية لجنة إحياء التراث الإسلامي، د.ط، د.ت.
- ابن الأثير (نجم الدين أحمد بن إسماعيل الحلبي)، جوهر الكنز "تلخيص كنز البراعة في أدوات ذوي اليراعة"، تح: محمد زغلول سلام، منشأة المعارف، الاسكندرية، د.ط، د.ت.
- ابن حجة الحموي (تقي الدين أبو بكر بن علي بن عبد الله الحموي الأزراري)، خزانة الأدب وغاية الأرب، تح: عصام شقيو، دار ومكتبة الهلال، بيروت، دار البحار، بيروت، الطبعة الأخيرة، 2004م.
- ابن رشيق القيرواني، (أبو علي الحسن)، العمدة في صناعة الشعر ونقده، عني بتصحيحه: محمد بدر الدين الحلبي، مطبعة السعادة، ط1، 1907م.
- ابن عبد ربه الأندلسي (أبو عمر شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبد ربه ابن حبيب ابن حدير بن سالم)، العقد الفريد، دار الكتب العلمية بيروت، ط1، 1404هـ.
- ابن قدامة المقدسي (نجم الدين أبو العباس أحمد بن عبد الرحمن)، مُخْتَ صَلَرُ مِنْهَاجِ القَاصِدِين، قدم له: الأستاذ محمد أحمد دهمان، مكتبَةُ دَارِ البيَانْ، دمشق، د.ط، 1398هـ/1978م.

- ابن قيم الجوزية (محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين)، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، تح: محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط3، ، 1416ه/1996م.
- ابن منظور (محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين الأنصاري الرويفعي الإفريقي)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط3، 1414هـ.
- أبو تمام (حبيب بن أوس الطائي)، الحماسة، تح: عبد الله بن عبد الرحيم عسيلان، أشرف على طبعه ونشره إدارة الثقافة والنشر بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، د.ط، 1401هـ.
- أبو هلال العسكري (الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران)، ديوان المعانى، دار الجيل، بيروت، د.ط، د.ت،
- أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، أشرفت على تحقيقه وتصحيحه: لجنة من الجامعيين، مؤسسة المعارف، بيروت، د.ط، د.ت.
- بوحجام محمد ناصر، السخريّة في الأدب الجزائري الحديث، مطبعة العربية، د.ط، 2004م.
- الثعالبي (أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل)، التمثيل والمحاضرة، تح: عبد الفتاح محمد الحلو، الدار العربية للكتاب، ط2، 1401ه/1981م.
- الجاحظ (عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان)، البخلاء، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط2، 1419ه.
- الجاحظ (عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان)، الحيوان، تحقيق وشرح: عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، ط2، 1996م.
  - جميل جبر، الجاحظ ومجتمع عصره، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، د.ط، 1958م.

- الحصري (أبو إسحاق إبراهيم بن علي القيرواني)، زهر الآداب وثمر الألباب، ضبطه وشرحه وعلق عليه وقدم له: يوسف علي طويل، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1997م.
- الخرائطي (أبو بكر محمد بن جعفر بن محمد بن سهل بن شاكر السامري)، مساوئ الأخلاق ومذمومها، حققه وخرج نصوصه وعلق عليه: مصطفى بن أبو النصر الشلبي، مكتبة السوادي للتوزيع، جدة، ط1، 1413ه/1993م.
- الخوارزمي (أبو بكر محمد بن العباس)، مفيد العلوم ومبيد الهموم، المكتبة العنصرية، بيروت، د.ط، 1418ه.
- رابح العوبي، فن السخرية في أدب الجاحظ من خلال كتاب التربيع والتدوير والبخلاء والحيوان، ديوان المطبوعات الجامعية، ط1، 1409ه/1989م.
  - سعود بن عبدالله الحزيمي، الموسوعة الجامعة في الأخلاق والآداب.
- سليمان بن محمد الشبانة، الرسوم الساخرة في الصحافة-دراسة تحليلية، شركة العبيكان للطباعة والنشر، الرياض، د.ط، د.ت.
- السيد عبد الحليم محمد حسين، السخرية في أدب الجاحظ، الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلام، الجماهيرية الليبية، ط1، 1397ه/1988م.
- شوقي ضيف (أحمد عبد السلام)، الفن ومذاهبه في النثر العربي، دار المعارف،، بيروت، ط13، د.ت.
- شوقي ضيف أحمد عبد السلام، تاريخ الأدب العربي العصر الجاهلي، دار المعارف، د.ط، د.ت.
  - شوقي ضيف، الفكاهة في مصر، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، د.ط، 1969م.
- شوقي محمد المعاملي، الاتجاه الساخر في أدب الشدياق، مكتبة النهضة المصرية، د.ط، 1987م.

- صالح بن عبد الله بن حميد وعدد من المختصين، نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، دار الوسيلة للنشر والتوزيع، جدة، ط4، د.ت.
  - طه الحاجري، الجاحظ حياته وآثاره، دار المعارف، القاهرة، ط2، د.ت.
- عباس بيومي عجلان، الهجاء الجاهلي صوره وأساليبه الفنية، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، د.ط، 1985م.
- عبد الحليم حفني، أسلوب السخرية في القرآن الكريم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، د.ط، 1978م.
  - عبد الغنى العطري، أدبنا الضاحك، دار البشائر، دمشق، ط2، 1992م.
  - العقاد عباس محمود، مطالعات في الكتب والحياة، المكتبة التجارية، ط12، د.ت.
- الفارابي (أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري)، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملابين، بيروت، ط4، 1407ه/1987م.
- فاروق سعد، مع بخلاء الجاحظ، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط6، 1413هـ/1992م.
- فاعور ياسين، السخرية في أدب إيميل حبيبي، دار المعارف للطباعة والنشر، سوسة-تونس، د.ط، د.ت.
- الفراهيدي (أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم البصري)، كتاب العين، تح: د.مهدي المخزومي، د.إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، د.ط، د.ت.
- الفيروز آبادي (مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب)، القاموس المحيط، تح: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، ط8، 1426هـ/2005م.

- القاضي الجرجاني (أبو الحسن علي بن عبد العزيز)، الوساطة بين المتنبي وخصومه، تحقيق وشرح: محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، د.ط، د.ت.
- قحطان رشید التمیمي، اتجاهات الهجاء في القرن الثالث هجري، دار المسیرة، بیروت، د.ط، د.ت.
- قدامة بن جعفر (بن قدامة بن زياد البغدادي أبو الفرج)، نقد الشعر، مطبعة الجوائب، قسطنطينية، ط1، 1302هـ.
- كاظم حطيط، دراسات في الأدب العربي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، د.ط، د.ت.
- كامل المهندس مجدي وهبة، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مكتبة لبنان، بيروت، ط2، 1984م.
- المؤيد باللَّه (يحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم الحسيني العلويّ الطالبي)، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ج3، المكتبة العنصرية، بيروت، ط1، 1423هـ.
- محمد بن صالح العثيمين وآخرون، شرح رياض الصالحين، ملخص تحقيقات الحافظ بن حجر والهيثمي والشيخين الألباني والأرناؤوط، مركز التراث الإسلامي، القاهرة، الطبعة الأولى، 1425ه/2004م.
- محمد محمد حسين، الهجاء والهجاءون في الجاهلية، دار النهضة العربية، بيروت، ط3، 1389هـ.
- نعمان محمد أمين طه، السخريّة في الأدب العربي، دار التوفيقية للطباعة بالأزهر، مصر، ط1، 1398هـ/1978م.
- النووي (أبو زكرياء يحي بن شرف)، رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين، محقق على منهج العلامة محمد ناصر الدين الألباني، مشتملة على تعليقات الشيح محمد بن

صالح العثيمين، حققه وعلق عليه محمود بن الجميل، راجعه طه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الصفا، القاهرة، الطبعة الثانية، 1425 هـ/2004م.

- هزام محمد، الأسلوبية منهجا نقديا، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، ط1، 1989م.
- الوطواط (أبو إسحق برهان الدين محمد بن إبراهيم بن يحيى بن علي)، غرر الخصائص الواضحة وعرر النقائض الفاضحة، ضبطه وصححه وعلق حواشيه ووضع فهارسه: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1، 1429ه/2008م.

## فهرس الموضوعات

|    | إهداء                                           |
|----|-------------------------------------------------|
|    | تشكرات                                          |
| j  | مقدمة                                           |
|    | المدخل: العصر العباسي-ملامحه وسماته             |
| 10 | 1. عصر العباسيين أو العصر العباسي               |
| 14 | 2. التغيرات الأدبية في العصر العباسي            |
| 14 | 1.2 أغراض اللغة                                 |
| 15 | 2.2 المعاني والأفكار                            |
| 15 | 3.2 الألفاظ والأساليب                           |
| 16 | 4.2 النثر المحادثة أو (لغة التخاطب)             |
| 17 | 3. سمات المجتمع العباسي                         |
|    | الفصل الأول: السخرية وتجلياتها في النثر العباسي |
| 20 | 1. مفهوم السخرية والفكاهة                       |
| 20 | 1.1 لغة                                         |
| 23 | 2.1 اصطلاحا                                     |
| 27 | 2. علاقة السخرية بالهجاء والتهكم والكوميديا     |
| 27 | 1.2 الهجاء                                      |
| 29 | 2.2 التهكم                                      |
| 33 | 3.2 الكوميديا                                   |
| 33 | 3. أسباب السخرية                                |
| 35 | 4.أساليب السخريّة وصورها                        |
| 40 | 5. وظائف السخرية                                |
| 42 | 6. مضار السخرية                                 |

| 43 | 7. النثر العباسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 45 | 8. تطور السخرية والفكاهة في العصر العباسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | الفصل الثاني: السخرية في ضوع كتاب "البخلاء" للجاحظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 48 | 1. الجاحظ (عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان) -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 54 | 2. تأثير البيئة على أدب الجاحظ الساخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 54 | 1.2 البيئة العامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 55 | 2.2 البيئة الفكرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 56 | 3. البخل والشُّحّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 67 | 4. تجليات السخرية في كتاب "البخلاء"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 77 | الخاتمةالخاتمة الخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 80 | قائمة المصادر والمراجعقائمة المصادر والمراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 87 | الفهرسالفهرس المسامات ال |