
 
 

République Algérienne Démocratique et Populaire 

Ministère de L'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique 

 

 
 

 

UNIVERSITÉ ABDERRAHMANE MIRA DE BEJAIA 

FACULTÉ DES LETTRES ET LANGUES 

DÉPARTEMENT LANGUE ET LITTÉRATURE FRANÇAISE 

 

THÈME 

 

 

 

 

Mémoire de fin de cycle 

En vue de l’obtention du diplôme de Master 

Option : Littérature et civilisation 

 

Présenté par :                                                                                  Encadré par : 

Mr / KHOUAS Abdelghani                                                          Dr / F.Mokhtari 

 

 

Le jury : 

Président :Dr.Kaci 

Directeur :Dr.Mokhtari 

Examinateur : Dr.Sidane 

 

 

 

 

Année universitaire : 2024-2025 
 

L’ÉCRITURE DE LA VIOLENCE DANS LA RELIGION 

DE MA MÈRE DE KARIM AKOUCHE. 

 



 

 

 

REMERCIEMENTS 

 

Permettez-moi d'exprimer ma gratitude la plus sincère à 

toutes les personnes qui ont contribué à la réalisation de ce 

mémoire. Un merci tout particulier à mon exceptionnelle 

directrice de recherche, Madame MOKHTARI, pour son 

encadrement précieux, ses conseils avisés et sa patience 

inébranlable qui ont été essentiels à la réussite de ce travail. 

Je tiens également à remercier du fond du cœur ma famille 

et mes amis pour leur soutien indéfectible et leurs 

encouragements constants, sans lesquels cette aventure 

n'aurait pas été la même. Enfin, ma reconnaissance s'adresse 

aux professeurs qui ont pris le temps d'examiner 

attentivement mon mémoire. 

  



 

 

Dédicaces 
En guise de reconnaissance envers ceux qui m’ont 

encouragé  à effectuer ce travail  d’analyse, je dédie ce 
mémoire : 

 
A mes très chers parents qui ont contribué ma réussite, 
par leurs amours, leurs  soutiens, pour leurs sacrifices et 
leurs précieux conseils, pour toute leur assistance et leur 

présence dans ma vie. 
 

A mes sœurs, « Amina », « Siham »,« Lamia »pour toute 
la complicité et l’entente qui nous unis, pour leurs soutien 

indéfectible et leurs aide tout au long de ce travail. 
 

Enfin, à  tous les amis que j’ai rencontrés sur ma route et qui 

ont parcouru ce chemin avec moi, vous avez contribué au 

développement et au jaillissement de la personne que je suis 

devenu aujourd’hui.  



 

 

Table de matières 
 

Remerciements 

Dédicaces 

 

Table de matières ................................................................................................................................ 3 

Remerciements .................................................................................................................................... 3 

Dédicaces ............................................................................................................................................. 3 

Introduction générale ......................................................................................................................... 7 

Chapitre I : écrire la violence historique et idéologique 

1. La brutalité et les traumatismes collectifs .................................................................................... 11 

1.1. Représentation de la violence terroriste .............................................................................. 12 

1.1.1. La mémoire des années noires à travers la violence verbale : Une lecture de 

« L’image » .....................................................................................................................................  13 

1.1.2. La narration ............................................................................................................... 15 

1.1.3. Le vocabulaire ........................................................................................................... 18 

2. L’esthétique du choc et de l’effroi ............................................................................................... 20 

2.1. La mémoire du colonialisme et les tensions issus de la décolonisation ................................ 21 

2.2. Un héritage conflictuel mis en récit .................................................................................... 22 

2.2.1. Le titre ....................................................................................................................... 22 

2.2.2. L’image maternelle .................................................................................................... 23 

3. L’entrechoc entre la modernité et la tradition ............................................................................... 24 

3.1. La matrice traditionnelle et ses manifestations .................................................................... 25 

3.1.1. Une spiritualité syncrétique ........................................................................................ 26 

3.1.2. La langue et l’oralité .................................................................................................. 27 

3.1.3. L’image de la fontaine ............................................................................................... 28 

3.2. Analyse des tensions entre tradition et modernité dans l’œuvre de Karim Akouche ............. 29 

3.2.1. L’islamisme politique : rupture spirituelle et culturelle ............................................... 29 

3.2.2. L’urbanisation et l’exode rural : effacement des lieux et des pratiques ........................ 30 

3.2.3. La globalisation culturelle : aliénation technologique et crise des valeurs ................... 30 

Chapitre II :  Dire la violence symbolique 

Préambule ......................................................................................................................................... 34 

1. Définition et portée de la violence symbolique selon Bourdieu : domination culturelle et 

religieuse intériorisée .......................................................................................................................... 36 

1.1. La violence symbolique : un concept sociologique pour penser les dominations invisibles .. 36 

1.2. Les spécificités de la violence symbolique en contexte algérien postcolonial ...................... 38 



 

 

1.3. La langue comme vecteur privilégié de violence symbolique .............................................. 39 

1.4. Le corps comme lieu d'inscription de la violence symbolique ............................................. 40 

2. L’Aliénation identitaire ............................................................................................................... 41 

2.1. Les mécanismes d'intériorisation de la soumission : langage, silence, culpabilité — ce que 

l'écriture révèle : ............................................................................................................................. 43 

2.1.1. Les manifestations corporelles de la violence symbolique : corps contrôlés, corps 

rebelles  .................................................................................................................................. 44 

Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

Préambule ......................................................................................................................................... 48 

1 Stratégies narratives pour représenter la violence ......................................................................... 49 

1.1 La fragmentation narrative comme miroir du chaos social : ................................................ 49 

1.2 L’alternance des voix : polyphonie contre discours monolithiques : .................................... 49 

1.2.1 Entre fiction et témoignage : La vérité par la littérature .............................................. 51 

2 L’Humour et l’irone comme arme littéraire contre la fatalité : ...................................................... 52 

2.1 Le rire comme résistance face à l’oppression : .................................................................... 52 

2.2 La satire sociale dénoncée par le grotesque ......................................................................... 53 

2.2.1 L’ironie comme déconstruction des discours dominants ............................................. 54 

2.2.2 Mélange des registres et subversion des codes ............................................................ 54 

3 Quête de liberté et d’authenticité ................................................................................................. 55 

3.1 Transmission mémorielle : écrire pour ne pas oublier, mais aussi pour guérir ...................... 56 

Conclusion ......................................................................................................................................... 58 

Conclusion générale .......................................................................................................................... 61 

Références bibliographiques.............................................................................................................. 65 

 
 



 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Introduction 

Générale 



 
 

Introduction générale 

7 
 

Introduction générale 

« Écrire, c’est hurler sans bruit. » Cette formule de Marguerite Duras traduit 

puissamment ce que devient l’écriture lorsqu’elle se confronte à l’expérience de la 

violence. Face à l’indicible – guerre, oppression, injustice –, l’acte littéraire devient 

non seulement un témoignage, mais aussi un espace de résistance, de dénonciation et 

parfois de réinvention de soi. Dans les littératures du Maghreb d’expression française, 

marquées par l’histoire coloniale, les conflits identitaires et la censure politique, cette 

écriture de la violence s’impose comme un mode d’expression privilégié. 

L’expression « violence de l’écriture » ne désigne pas simplement des récits qui 

traitent de violences physiques ou sociales, mais bien une forme littéraire spécifique, 

née de la nécessité de représenter l’horreur, le traumatisme ou l’oppression, lorsque 

Les mots ordinaires semblent insuffisants. Cette écriture se distingue par son style 

heurté, son langage cru ou fragmenté, son refus des normes classiques de narration. 

Elle cherche moins à embellir le réel qu’à en exprimer la brutalité nue. En cela, elle 

devient un outil de rupture, qui bouscule à la fois le lecteur et les conventions 

esthétiques. 

Cette littérature porte en elle les stigmates des multiples déchirements qui ont 

jalonné l'histoire algérienne : violence coloniale et anticoloniale, répression politique 

postindépendance, montée de l'intégrisme religieux, autoritarisme étatique. Elle 

témoigne également des tensions identitaires profondes qui traversent la société 

algérienne, tiraillée entre arabité et berbérité, tradition et modernité, islam et laïcité, 

orient et occident. Les écrivains algériens francophones ont ainsi développé une 

esthétique singulière, où l'expérience de la violence se traduit par une recherche 

formelle innovante : fragmentation narrative reflétant l'éclatement social, hybridation 

culturelle  traduisant les conflits identitaires, usage de l'ironie et du grotesque comme 

armes de subversion face aux idéologies dominantes. Cette littérature se fait l'écho des 

traumatismes collectifs tout en proposant des espaces de résilience et de reconstruction 

identitaire. 

C'est  cet épisode  littéraire riche et complexe qui nous a inspiré pour choisir   

Karim Akouche  poète, romancier et chroniquer algérien d’origine kabyle né en 1978 à 

Aïn El Hammam, en Algérie. Émigré au Québec, il se définit comme un artiste libre, 



 
 

Introduction générale 

8 
 

critique envers tous les dogmatismes. Son œuvre mêle oralité, ironie, culture berbère et 

engagement citoyen, dont  le roman La Religion de ma mèreQui s’inscrit dans  le 

registre picaresque  constitue une contribution significative à cette tradition littéraire. 

Publié en 2017, son roman La Religion de ma mère s’inspire librement de sa 

propre enfance dans une Kabylie marquée par la peur, les traditions patriarcales et les 

violences politiques des années 1990. Le narrateur, Kabyle, raconte son parcours 

initiatique depuis sa naissance dans un village reculé jusqu’à sa fuite vers un ailleurs 

possible. L’œuvre adopte une forme hybride, mêlant récit picaresque, prose poétique, 

satire politique et témoignage autobiographique. La violence y est omniprésente : elle 

est religieuse, sociale, culturelle, mais aussi intime. 

Dans le roman La Religion de ma mère, Karim Akouche adopte une écriture 

hybride et subversive qui permet non seulement de représenter les multiples formes de 

violence subies dans la société algérienne, mais aussi de transformer cette violence en 

un acte de libération individuelle et collective. L’hypothèse est donc que l’écriture 

devient un lieu de résistance, de résilience et de reconstruction identitaire, où le 

personnage principal, Mirak, incarne à la fois la victime, le témoin et le poète insurgé. 

Le choix d’étudier La Religion de ma mère de Karim Akouche est dû à la force 

de son écriture, qui ne cherche pas à lisser la douleur, mais au contraire à la dire, à la 

crier, à l’exprimer dans toute sa complexité. Ce roman m’a interpellé par la manière 

dont il évoque la violence – sociale, religieuse, identitaire – sans détour, et surtout par 

la façon dont l’auteur transforme cette violence en parole libre et poétique. Et puis en 

tant que lecteur, je me suis senti concerné par ces questions : que peut faire la 

littérature face à la souffrance ? Est-il possible d’écrire pour guérir ? Pour résister ? 

Étudier cette œuvre me permet aussi de mieux comprendre un pan de l’histoire 

algérienne, mais surtout de voir comment un écrivain peut inventer une langue pour se 

reconstruire et faire entendre la voix des sans-voix. 

 Dès lors, nous pouvons nous interroger : Comment Karim Akouche mobilise-t-il 

l’écriture romanesque pour représenter et dépasser la violence subie, et faire de son 

œuvre un acte de résistance et de résilience ?  



 
 

Introduction générale 

9 
 

Pour répondre à cette question, nous adopterons une démarche en trois chapitres : 

I. Ecrire la violence historique et idéologique : nous étudierons comment l’auteur 

met en scène la violence historique, idéologique et religieuse qui façonne la 

société algérienne. 

II. Dire la violence symbolique : dans  ce chapitre nous verrons comment ce genre 

de violence est présent dans la religion de ma mère  à travers les relations 

familiales et les questions identitaires qui parcourent le roman. 

III. L’écriture comme un acte de résistance et de résilience : enfin, nous verrons 

comment, à travers une écriture satirique, lyrique et subversive, Karim Akouche 

transforme la souffrance en matière littéraire, et l’écriture en lieu de libération. 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

Chapitre I : écrire la violence historique et idéologique 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Chapitre I  

Écrire la violence 

historique et idéologique 

 

 

  

 

 

 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

11 
 

1. La brutalité et les traumatismes collectifs  

 

Dans La Religion de ma mère Karim Akouche utilise la voix de son narrateur 

Mirak pour exposer avec une lucidité déchirante les traumatismes profonds qui ont 

façonné l'identité algérienne moderne. Le roman ne se contente pas de relater des 

événements historiques, mais incarne la souffrance collective à travers un destin 

individuel, transformant ainsi l'abstraction historique en vécu humain palpable comme 

le souligne cette citation dans le roman : « L’histoire n’est pas l’allié des vaincus. Elle 

est la concubine des puissants »1 

Mirak, en revenant dans son village natal en Kabylie, devient le témoin et le 

porte-parole d'une communauté meurtrie. Son regard est celui d'un homme déchiré 

entre son attachement à sa terre d'origine et l'horreur des violences qui l'ont 

transformée. À travers ses yeux, le lecteur découvre comment le tissu social algérien a 

été systématiquement déchiré, d'abord par la colonisation française puis par les 

affrontements idéologiques sanglants des années 1990. L’auteur  dépeint avec 

précision comment la violence est devenue le mode d'expression politique privilégié 

dans l'Algérie contemporaine. La brutalité coloniale, caractérisée par l'expropriation 

des terres, la répression des soulèvements et la négation culturelle, a établi un 

précédent historique où la force prime sur le dialogue. Cette tradition de violence s'est 

perpétuée après l'indépendance, culminant dans la décennie noire où les massacres, les 

assassinats d'intellectuels et la terreur quotidienne ont remplacé le débat démocratique. 

Dans La Religion de ma mère l'écriture d'Akouche transcende la simple narration 

pour devenir un véritable acte thérapeutique face aux blessures historiques de 

l'Algérie. Par sa plume qui ne recule devant aucune vérité douloureuse, l'auteur 

s'engage dans un processus essentiel de nomination du trauma. Ce geste littéraire 

signale la douleur pour constituer une première étape vers la guérison. Lorsque le 

narrateur décrit la répression des forces de l’ordre vis-à-vis des algériens, les corps 

mutilés, ou encore la dépossession identitaire qui laisse son esprit sans repères, il 

                                                             
1 Karim Akouche  La Religion de ma mère, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017 .p.19. 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

12 
 

arrache ces réalités au domaine de l'indicible où elles restaient enfermées, les ramenant 

ainsi dans l'espace du dicible. 

 Sa poétique de la douleur, loin d'être une esthétisation gratuite de la souffrance, 

fonctionne comme un langage alternatif permettant d'exprimer ce que le discours 

rationnel peine à saisir : l'expérience viscérale du traumatisme collectif àtravers les 

métaphores puissantes et les images saisissantes qui jalonnent son texte. 

1.1. Représentation de la violence terroriste  

Dans son œuvre caractérisée par ce que Gary Lang2 qualifie de style mitraillette, 

Karim ne se contente pas de manipuler sa plume comme une simple extension de sa 

pensée, mais la transforme en une véritable arme qui décharge sans relâche une prose 

incisive et percutante. Cette écriture « mitrailleuse » d’après Gary Lang ne fait pas que 

décrire la violence terroriste qui a déchiré l'Algérie; maiselle l'incarne dans sa structure 

même, dans son rythme effréné, dans ses phrases qui claquent comme des rafales. 

Un exemple marquant de cette approche se trouve dans le passage où le 

narrateur, Mirak, décrit l'omniprésence de la religion dans la société algérienne : 

« Le mot Allah est devenu la devise algérienne. Il est partout : dans toutes les bouches, 

dans toutes les têtes, sur tous les murs, dans tous les disques, tous les téléphones, tous les 

livres, les assemblées, les écoles, les gares, les bordels. On le met à toutes les sauces. On le 

déverse dans tous les tagines. On le mélange à toutes les épices. »3 

Ce passage illustre comment Akouche utilise une prose dense et répétitive pour 

refléter l'infiltration de la religion dans tous les aspects de la vie quotidienne, 

soulignant ainsi la manière dont le discours religieux peut être instrumentalisé pour 

justifier la violence et le contrôle social. 

La force de cette écriture réside dans son habileté à dépasser le simple 

témoignage factuel ou le récit journalistique. À travers un lexique soigneusement 

choisi et puissamment évocateur, l'auteur génère des images qui transcendent la page 

                                                             
2  Gary, Klang ,La Religion de ma mère, Postface. 
3 Ibidem, p. 48 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

13 
 

pour s'imprimer dans l'imaginaire collectif des lecteurs. Cette capacité à créer des 

"tableaux vivants" se manifeste de manière saisissante dans l'interrogation poignante : 

« maintenant qu'on t'a coupé les ailes, qu'on t'a enfermée dans une cage que reste-t-il de 

liberté ? »4. 

 La métaphore de l'oiseau mutilé et captif condense en quelques mots toute la 

violence d'un système répressif qui ne se contente pas d'emprisonner les corps mais 

s'attaque à l'essence même de l'être. Ce ne sont plus de simples mots qui relatent une 

période tragique, mais des tableaux vivants qui invitent le lecteur à devenir témoin, à 

ressentir viscéralement l'atmosphère suffocante de la terreur. L'image de la cage 

évoque l'enfermement physique tandis que les "ailes coupées" suggèrent la mutilation 

de l'espoir et des aspirations, créant ainsi un double prison - corporelle et spirituelle - 

qui résonne bien au-delà du contexte immédiat du récit. 

1.1.1. La mémoire des années noires à travers la violence verbale : Une 

lecture de « L’image » 

 

Dans cette perspective d'analyse, nous nous intéressons particulièrement à la manière 

dont l'auteur élabore des images de la brutalité pour traduire littérairement la violence 

historique et idéologique. Notre approche vise à démontrer que ces représentations de 

la cruauté constituent bien plus qu'une simple transcription descriptive des événements 

: elles fonctionnent comme des révélateurs des logiques profondes, notre auteur 

évoque la persistance du traumatisme lié à la décennie noire en Algérie à travers la 

violence verbale d’un personnage : 

« La violence verbale de frangin me replonge dans les années noires, lorsque le sang coulait 

chaque jour. Les intégristes massacraient. Les journalistes étaient devenus des 

nécrologues. »5  

 

Cette citation met en lumière la manière dont on ne la parole peut raviver les souvenirs 

douloureux de la guerre civile algérienne, période marquée par une violence extrême 

et une insécurité quotidienne, où même le métier de journaliste se confondait avec 

celui de chroniqueur de la mort. 

                                                             
4 Ibidem ,p.41 
5 Ibidem, p.60 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

14 
 

Dès le départ de la citation, Le narrateur fait un parallèle frappant entre la « violence 

verbale» du personnage appelé et l'horreur des « années noires » de l'Algérie. Ce 

rapprochement laisse entendre que même les mots, lorsqu'ils sont teintés de haine ou 

de violence, peuvent revivre les traumatismes collectifs qui sont profondément ancrés 

dans la mémoire. La violence ne se limite pas à la violence physique, mais elle peut 

également être psychologique et linguistique, pouvant  ramener les victimes dans leurs 

souvenirs les plus durs. 

A cette période cruelle en Algérie le sang coulait chaque jour, la phrase évoque avec 

une extrême simplicité la destruction de l'horreur pendant cette période. Le verbe « 

couler » lié au sang donne l'impression d'un pays littéralement en épuisement, saigné 

par ses propres enfants. La référence à cette fréquence « chaque jour » reflète la nature 

systématique et quotidienne de cette violence, devenue une routine terrifiante. 

L'image la plus forte est peut-être la dernière partie de la citation : « Les journalistes 

étaient devenus des nécrologues ». Cette métaphore modifie complètement la manière 

dont on perçoit le métier de journaliste. En tant que témoins de la vie sociale dans 

toutes ses dimensions, les journalistes ont été contraints de faire la liste et de décrire 

les décès. Le mot « nécrologues » clinique et technique est en opposition avec ce 

qu'aurait dû être leur mission informative variée. 

Nous postulons que la force de Karim Akouche réside dans sa capacité à forger des 

images littéraires qui non seulement restituent mais amplifient la violence historique 

vécue par l'Algérie. Notre approche vise à montrer comment l'auteur instrumentalise 

délibérément ses procédés narratifs pour faire de l'écriture un triple geste : testimonial 

(dire), dénonciateur (déclarer) et contestataire (défier). Cette démarche trouve son 

ancrage théorique dans la réflexion de Roland Barthes sur "l'écriture de l'événement" 

qui souligne « « À cette écriture de la violence, il ne manque même pas un code, de quelque 

façon qu’on décide d’en rendre compte, tactique ou psychanalytique, la violence implique un 

langage de violence, c’est-à-dire des signes (opération ou pulsions) répétés, combinés en 

figures. »6 

                                                             
6 Roland, Barthes « L’écriture de l’événement», In Communications : prise de parole, 1968, p.110 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

15 
 

Cette citation de Roland Barthes met en lumière un aspect fondamental de la violence : 

elle ne se manifeste pas seulement par des actes, mais aussi par un langage. Il suggère 

ici que la violence possède sa propre « écriture », c’est-à-dire un système de signes, de 

codes, qui permet de la reconnaître, de l’analyser, voire de la reproduire dans les 

récits : 

Dans cette phrase, Roland Barthes affirme que la violence n’est pas dépourvue de 

structure ni de sens, bien au contraire : elle suit un code, une forme d’organisation 

signifiante. Il ne s'agit pas simplement d’un chaos d’actes brutaux, mais d’un système 

codé, que l'on peut interpréter de différentes manières, selon la grille de lecture choisie 

: tactique (comme une stratégie sociale ou politique) ou psychanalytique (comme une 

manifestation de pulsions inconscientes). 

1.1.2. La narration 
 

Le monologue intérieur de Mirak constitue un dispositif narratif particulièrement 

efficace dans la diégèse7de Karim Akouche. Cette technique ne se contente pas 

simplement de resserrer le récit ; elle en devient le cœur battant, l'épicentre émotionnel 

qui pulse au rythme des traumatismes vécus pendant la période terroriste : « Les fous 

d’Allah l’ont descendu et l’ont condamné à trois cents coups de fouet »8 

Cette expression dénonce clairement les protéger la liberté de penser et de s’exprimer, 

et à séparer foi sincère et violence idéologique, dérives du fanatisme religieux. En 

qualifiant les agresseurs de « fous d’Allah», l’auteur critique l’utilisation de la religion 

pour justifier la haine et la violence. L’alliance du mot « fous » avec « Allah » n’est 

pas une critique de l’islam en soi, mais bien une dénonciation de ceux qui détournent 

la religion pour imposer leur loi par la terreur. 

La condamnation à trois cents coups de fouet symbolise une justice brutale, sans pitié, 

qui punit non pas des crimes réels de mais souvent des idées, des comportements ou 

des paroles considérés comme blasphématoires. Cette phrase fait donc écho à des 

situations réelles dans certaines régions du monde, où des intellectuels, des artistes ou 

                                                             
7 Narratologie, Etude du récit,l’univers fictif dans lequel se déroule une histoire. 
8 Karim Akouche, La religion de ma mère, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017, p.63 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

16 
 

des citoyens sont persécutés au nom de la religion. Elle invite à réfléchir aux dangers 

du fanatisme, à la nécessité protéger la liberté de penser et de s’exprimer, et à séparer 

foi sincère et violence idéologique. 

On y trouve des passages ancrés dans le présent du narrateur, mais également de 

nombreux retours en arrière vers son enfance en Kabylie. Cette construction non-

linéaire crée un effet de contraste entre la brutalité et l’innocence : «  Les temps ont 

changé, les histoires aussi. Je me suis trompé : les gendarmes ne sauvent pas les enfants. Ils 

ont débarqué un printemps dans notre montagne, et ils ont tué plus de cent trente jeunes 

innocents »9 

Cette citation exprime une profonde désillusion face à la réalité violente du monde. Le 

narrateur, autrefois convaincu que les gendarmes incarnaient la protection et la justice, 

découvre avec horreur qu’ils peuvent devenir les agents de la mort. Il reconnaît son 

erreur de jugement et révèle une rupture brutale entre l’image rassurante de l’autorité 

et sa véritable action sur le terrain. Le contraste entre l’idée que "les gendarmes 

sauvent les enfants" et la réalité du massacre de plus de cent trente jeunes innocents 

souligne la perte de l’innocence, la fin des récits idéalisés de l’enfance, et le choc 

d’une prise de conscience douloureuse. Le cadre évoqué – une montagne au printemps 

– renforce encore l’intensité dramatique, car il associe un lieu et une saison 

généralement perçus comme paisibles à un événement tragique. À travers cette phrase, 

l’auteur dénonce une violence institutionnelle brutale, qui détruit non seulement des 

vies humaines, mais aussi la confiance et les repères moraux d’un peuple. 

L’auteur fait recours également à la fragmentation narrative qui constitue une 

caractéristique fondamentale de son style pour dépeindre la violence terroriste.  

« Je n’ai pas le choix. J’opine un barbu s’est agenouillé. La caboche coiffé d’une chéchia, il 

débite des sourates ; On enterre dans la langue des autres, pas dans la langue de ma 

mère  »10 

Cette expression traduit un sentiment profond de contrainte, d’aliénation culturelle et 

de perte d’identité. Le narrateur commence par affirmer qu’il n’a pas le choix, ce qui 

montre qu’il subit une situation qu’il ne comprend pas ou n’accepte pas totalement. Il 

                                                             
9Ibidem, p.14 
10Ibidem p.86 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

17 
 

décrit un rituel religieux effectué par un homme barbu, vêtu d’une chéchia, qui récite 

des sourates du Coran : cette scène souligne le poids des traditions religieuses et 

culturelles imposées. Pourtant, le narrateur ne semble pas s’y reconnaître pleinement, 

ce qui se révèle de manière poignante dans la dernière phrase : « On enterre dans la 

langue des autres, pas dans la langue de ma mère. »11Cette phrase exprime la douleur 

d’une séparation entre soi et ses racines. Être enterré dans une langue étrangère revient 

à être privé de sa véritable identité, celle transmise par la mère, symbole d’origine, 

d’amour et de langue maternelle. Il s’agit ici d’un exil intérieur, d’une mise à distance 

brutale de la culture d’origine, imposée par des choix politiques, religieux ou sociaux. 

La citation met donc en lumière le conflit entre tradition imposée et attachement 

intime à une culture personnelle, tout en dénonçant la violence symbolique que 

représente le fait de devoir mourir – et même être enterré – dans une langue qui n’est 

pas la sienne. 

Selon Genette le niveau narratif d’un narrateur se définit comme suit : « Tout événement 

raconté par un récit est un niveau diégétique immédiatement supérieur à celui où se situe 

l’acte narratif producteur de ce récit. »12 

Le narrateur extra diégétique correspond aux moments où le narrateur adulte raconte 

depuis une position extérieure aux événements terroristes. Cette voix narrative n'est 

pas elle-même objet d'un récit et raconte depuis une distance temporelle et parfois 

émotionnelle. Cette position permet à Akouche de livrer une analyse plus distanciée de 

la violence terroriste, avec un regard critique et réflexif sur les événements 

traumatiques. Ce niveau extra diégétique offre une perspective panoramique sur les 

effets collectifs du terrorisme en Algérie : comme le démontre ce passage : « Chacun sa 

thèse. Les uns accusaient les islamistes. Les autres les militaires. Les uns prenaient les tueurs 

pour des détraqués. Les autres les tenaient pour responsables. Qui tué qui ? Qui manipulait 

qui ? Qui gouvernait qui ? Le pays était divisé. Polarisé. Terrassé. Ensanglanté »13 

le narrateur met en évidence la confusion, la division et la violence qui règnent dans un 

pays plongé dans le chaos. Chacun élabore sa propre interprétation des événements, 

accusant tour à tour les islamistes ou les militaires, sans qu’aucune vérité claire ne 

                                                             
11Ibidem , p.86 
12 GENETTE, Gérard. Figures III. Editions de Seuil : Paris, 1972.p.238 
13 Karim Akouche  La religion de ma mère, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017, p.6O 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

18 
 

puisse émerger. Les jugements se multiplient, les responsabilités s'entremêlent, et 

personne ne semble réellement savoir qui est victime, qui est bourreau, qui agit ou qui 

manipule. Les questions « Qui tuait qui ? Qui manipulait qui ? Qui gouvernait qui ? » 

traduisent une perte totale de repères et une méfiance généralisée envers toutes les 

figures d’autorité. Ce questionnement répété souligne l’instabilité d’une situation où 

tout est inversé, où les rôles sont brouillés, et où la vérité elle-même devient 

insaisissable. Le pays apparaît alors comme profondément fracturé, « divisé, polarisé, 

terrassé, ensanglanté » : ces mots forts, placés à la fin, marquent l’ampleur du désastre. 

Ils traduisent non seulement une crise politique, mais aussi une souffrance collective, 

une nation déchirée par des violences internes, incapable de se reconstruire tant que la 

vérité reste ensevelie sous les discours. 

 Nous observons également que le style de l’auteur poursuit le processusde  

l’écriture blanche, un concept forgé par Roland Barthes dans le degré zéro de l’écriture 

qui le définit comme suit : « elle se place au milieu de ces cris et de ces jugements, sans 

participer à aucun d’eux» 14c'est-à-dire une écriture qui veut atteindre  un  langage qui se 

veut transparent, neutre et dépouillé de toute marque d'affectivité ou d'appartenance 

sociale , Cette perspective d’analyse est tiré de ce passage suivant : «  Je suis dépossédé, 

Désintégré ,Avant j’étais quelqu’un , Maintenant je suis quelque chose »15 

Le passage de la personne (quelqu'un) à l'objet (quelque chose) s'ouvre sans que le 

langage marque cette transgression fondamentale. La neutralité du vocabulaire permet 

cette glissade ontologique sans résistance linguistique. Cette transparence prétendue du 

langage sert ainsi à légitimer l'inacceptable en le rendant invisible. 

1.1.3. Le vocabulaire  

 

Dans le cadre de notre analyse du roman, nous avons observé que le vocabulaire joue 

un rôle central dans la manière dont l’auteur dépeint la violence terroriste en Algérie. 

Loin d’être neutre, la langue utilisée est percutante, expressive et parfois brutale. Elle 

agit comme un véritable lanceur d’alerte, attirant l’attention du lecteur sur l’horreur 

                                                             
14Barthes, Roland. Le degré zéro de l’écriture, Paris, Seuil,1953, p.56 
15Karim Akouche  La religion de ma mère, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, p.212 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

19 
 

des événements décrits et sur la souffrance collective qu’ils provoquent. Ce 

vocabulaire se caractérise par une forte charge émotionnelle, des images marquantes, 

ainsi qu’un registre souvent familier ou cru, qui renforce le réalisme du récit. À partir 

de cette observation, notre objectif est de montrer comment l’auteur utilise ce langage 

direct et engagé pour dénoncer les crimes commis, éveiller la conscience du lecteur et 

faire de son roman un espace de témoignage et de mémoire. Nous verrons en quoi ce 

choix lexical, loin d’être anodin, participe à une stratégie d’écriture engagée qui donne 

une portée politique et humaine au texte. 

1.1.3.1. Un registre familier et parfois cru  
 

Un ton familier et parfois osé : Le narrateur emploie un langage courant et n'hésite pas 

à recourir à des termes familiers, voire grossiers, pour exprimer sa fureur, son 

abattement et sa vision désenchantée de la société algérienne. Ceci aide à instaurer un 

climat d'urgence et de véracité. Ce qu’on a constaté dans le passage suivant : 

 « Je suis prés de Dieu.Je veux qu’il ressente ma peine. Cela fait un 

jour qu’on m’a ravi ma mère. Lui indifférent, caché dans tanière 

céleste, il médite. Chacun ses soucis lui s’en fout »16 

 

1.1.3.2. Des termes liés à la culture algérienne, notamment kabyle  

 

Malgré le fait que le roman soit rédigé en français, il abonde en termes et phrasés tirés 

de la culture algérienne, spécifiquement kabyle. Cela souligne l'attachement identitaire 

du narrateur et de sa mère. Ces expressions peuvent se référer à la famille, aux 

coutumes, à la religion populaire, ou encore à divers aspects de la vie courante. 

  

                                                             
16 Karim Akouche, op.cit, p.21 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

20 
 

« Comme dit le proverbe.,axxamyerɣa ,meqqar ad nesseḥmu ( Notre maison 

est en feu ,autant s’y chauffer)  »17 

le passage  met en lumière l’importance des références culturelles algériennes, 

notamment kabyles, dans un roman pourtant écrit en français. Le recours à des 

expressions dans la langue maternelle, comme le proverbe « axxam yerɣa, meqqar ad 

nesseḥmu » (Notre maison est en feu, autant s’y chauffer), permet de préserver une 

identité culturelle forte au sein d’un texte francophone. Cette phrase, à la fois imagée 

et empreinte de sagesse populaire, illustre une forme de résignation lucide face au 

chaos : puisque la situation est déjà catastrophique, autant en tirer ce qu’on peut, même 

si cela paraît absurde ou cynique. Elle traduit aussi une certaine philosophie populaire, 

teintée d’humour noir, face aux malheurs du quotidien. L’intégration de cette langue et 

de ces références culturelles dans le récit souligne l’attachement du narrateur à ses 

racines et à la transmission maternelle, tout en créant un contraste entre la langue du 

colon (le français) et la langue de l’intimité et de l’appartenance. En insérant ce type 

de proverbe, l’auteur rappelle que, malgré la douleur, l’humour, la sagesse et la 

mémoire collective demeurent vivants dans la culture algérienne, même dans les pires 

circonstances. Ce mélange linguistique donne également au texte une voix singulière 

et authentique, qui parle autant au cœur qu’à l’esprit. 

2. L’esthétique du choc et de l’effroi 

 Comme nous l’avons déjà présenté, notre corpus relève du récit  tragi-comique  

dans lequel l’écrivain algérien à travers le parcours du personnage principale se 

déchaine pour mettre en avant-garde le thème de la violence. 

«  Il ouvre la portière arrière. Effarouché, le macaque se ramasse sur 

lui-même. Le militaire soulève la laisse. L’animal bondit et lui greffe 

le visage. En voyant le sang couler sur son treillis, le bidasse tire à 

bout pourtant sur la bête et le tue » 18 

Le passage étudié fonctionne comme une allégorie de la période 

caractérisée par l'émergence d'un cycle de violence, où le terrorisme et la 

                                                             
17Ibidem, p.104 
18Ibidem, p.135 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

21 
 

répression étatique s'alimentent mutuellement dans une spirale destructrice. 

Cette représentation métaphorique permet d'appréhender les mécanismes 

complexes de cette dynamique mortifère. 

La figure du macaque incarne symboliquement les tensions sociales et 

politiques longtemps réprimées qui, après une période de gestation 

souterraine, explosent brutalement à la surface. Cette métaphore  suggère 

l'existence de forces primitives et instinctives qui échappent au contrôle 

rationnel, traduisant ainsi la nature imprévisible et soudaine des éruptions 

de violence terroriste. 

2.1. La mémoire du colonialisme et les tensions issus de la décolonisation  

 

 Le roman ne se limite pas à la dénonciation du terrorisme contemporain ; il s’inscrit 

également dans une mémoire plus ancienne, marquée par les blessures profondes 

laissées par la colonisation française et les tensions identitaires qui en ont découlé. À 

travers les souvenirs, les jugements et les paroles des personnages, l’auteur évoque le 

poids historique du colonialisme et les divisions internes qu’il a engendrées au sein de 

la société algérienne. Cette mémoire douloureuse resurgit dans les discours, nourrie 

par un sentiment de dépossession culturelle, de mépris social et d’injustice historique. 

Le passage suivant illustre cette tension en quelques mots puissants : « L’Algérie a 

perdu son âme. La Kabylie son cœur. Ma mère est ignorante. Les arabes l’ont dit. Les 

français l’ont écrit. »19 

Karim Akouche à travers cette pensée évoque un sentiment de dépossession identitaire 

qui peut faire référence à plusieurs moments traumatiques de l'histoire algérienne. 

Pendant la colonisation française, l'Algérie a subi une politique d'assimilation 

culturelle visant à effacer les spécificités locales. Après l'indépendance, cette perte 

peut aussi faire référence aux déchirements internes, notamment pendant la guerre 

civile des années 1990. "La Kabylie son cœur" souligne la place particulière de la 

région berbérophone dans l'identité algérienne. La Kabylie a joué un rôle majeur dans 

la résistance anticoloniale, mais a également connu des tensions avec le pouvoir 

central après l'indépendance, notamment autour de la reconnaissance de l'identité et de 
                                                             
19 Ibidem, p.21 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

22 
 

la langue amazighe (berbère). Le régime postcolonial a longtemps promu une vision 

arabo-islamique de l'identité nationale, marginalisant les composantes berbères. 

« Ma mère est ignorante. Les arabes l'ont dit. Les français l'ont écrit » révèle la double 

stigmatisation subie par les populations autochtones, particulièrement les femmes. 

D'une part, le colonisateur français a construit un discours sur « l'indigène ignorant » 

pour justifier sa mission civilisatrice. D'autre part, après l'indépendance, certaines 

élites arabophones ont perpétué des préjugés similaires envers les populations rurales 

et berbérophones. La religion de ma mère   critique à la fois l'héritage colonial et 

certaines orientations de l'État-nation postcolonial, suggérant que la décolonisation n'a 

pas entièrement résolu les questions identitaires et a parfois reproduit certaines 

logiques d'exclusions. 

2.2. Un héritage conflictuel mis en récit 

 

Le titre que nous avons choisi « Un héritage conflictuel mis en récit » trouve un écho direct ce 

que nous tenterons d’expliquer, en effet, il rend compte d’un passé à la fois lourd et complexe, 

transmis de génération en génération, et constamment remis en question par les 

bouleversements sociaux et politiques. L’œuvre explore les tensions entre l’identité berbère et 

algérienne, les traditions ancestrales et la modernité, ainsi que les conséquences de 

l’émigration, autant d’éléments qui composent un héritage marqué par le conflit, 

l’arrachement et la recherche de sens. La citation « L’exil est un fleuve en crue. Il charrie 

dans ses vagues la mémoire des enfants »20 illustre cette idée en comparant l’exil à un 

phénomène incontrôlable qui emporte non seulement les individus, mais aussi leur histoire, 

leur culture et les blessures de leurs aînés. En inscrivant cette mémoire douloureuse dans la 

narration, l’auteur transforme ce vécu conflictuel en matière littéraire, faisant de son œuvre un 

espace où s’élabore une réflexion sur la transmission, l’identité et la survie culturelle. 

2.2.1. Le titre 

 

Le titre d’une œuvre, selon Gérard Genette dans Seuils, remplit plusieurs fonctions : il 

désigne, résume, attire l’attention et oriente la lecture. Dans le cas du roman La 

Religion de ma mère, le titre remplit parfaitement ce rôle en suggérant dès l’abord une 

                                                             
20Ibidem,p.12 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

23 
 

tension identitaire et spirituelle. Il ne s’agit pas simplement de la religion au sens 

doctrinal, mais d’un rapport intime, affectif et personnel au sacré. Le terme « religion 

» renvoie ici à une foi transmise par la mère, qui ne correspond pas nécessairement à 

l’islam institutionnel ou officiel, mais plutôt à une spiritualité enracinée dans les 

traditions populaires, marquée par le syncrétisme, la culture berbère et les pratiques 

ancestrales. Cette « religion » devient alors un héritage affectif et culturel, opposé aux 

dogmes religieux rigides imposés par certains courants islamistes. Le titre met donc en 

place une dualité entre une foi vécue au féminin, dans l’espace domestique et intime, 

et une religion autoritaire, masculine et publique. En ce sens, il prépare le lecteur à un 

récit traversé par des conflits de valeurs, de mémoires et d’identités. 

2.2.2. L’image maternelle 

 

Le narrateur dépeint sa mère comme gardienne d'une tradition berbère syncrétique où 

cohabitent des éléments préislamiques et musulmans. Cette dualité crée un héritage 

conflictuel. 

«  Elle n’était pas religieuse, ma mère. Elle se disait musulmane, en 

réalité elle se comportait comme une païenne […] Ma mère priait 

avec ses gestes. C’est avec ses mots qu’elle célébrait l’esprit des 

ancêtres. Sa Mecque, c’était sa terre. Ses prophètes c’étaient ses 

enfants » 21 

 

Dans cette partie de notre analyse, la citation révèle la richesse symbolique de la figure 

maternelle dans le roman, qui dépasse largement le simple cadre familial pour devenir 

le cœur vivant d’un héritage culturel profond. La mère n’est pas religieuse au sens 

orthodoxe du terme, mais incarne une forme de spiritualité intuitive, enracinée dans la 

terre, les gestes du quotidien, et la mémoire des ancêtres. Lorsqu’il affirme que « sa 

Mecque, c’était sa terre » et que « ses prophètes, c’étaient ses enfants », le narrateur 

oppose une foi imposée, codifiée et lointaine à une croyance intime, vivante, et 

profondément liée à l’expérience du réel. La mère devient ainsi une figure sacrée à sa 

manière, une sorte de prêtresse domestique dont les pratiques renvoient autant au sacré 

ancestral berbère qu’à une forme libre de l’islam populaire. En disant qu’elle « priait 

                                                             
21Ibidem, pp. 35-36 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

24 
 

avec ses gestes » et « célébrait l’esprit des ancêtres », le texte donne à voir une 

religiosité incarnée, corporelle, enracinée dans la culture et le quotidien, bien loin des 

dogmes figés. La portée symbolique de cette image est forte : la mère représente la 

mémoire collective d’un peuple opprimé, l’équilibre fragile entre tradition et survie, et 

un mode de transmission spirituel basé sur l’amour, l’oralité et la terre. Elle est aussi, 

en creux, une forme de résistance silencieuse face aux formes autoritaires de la 

religion imposée par les institutions ou les extrémismes. Cette représentation fait d’elle 

la gardienne d’une sagesse ancienne, où la foi n’est pas une obéissance mais un lien 

vivant avec les ancêtres, la nature et les siens. Le narrateur lui rend ainsi un hommage 

bouleversant, tout en dénonçant l'effacement progressif de ce monde spirituel et 

maternel sous la pression des violences modernes. 

3. L’entrechoc entre la modernité et la tradition 

 

Dans cette perspective, le narrateur lui-même incarne ce dilemme, tiraillé entre son 

attachement aux traditions et son désir d'émancipation. Son parcours d'exil vers le 

Québec amplifie ce sentiment de déchirement culturel, ajoutant une nouvelle strate à 

cet entrechoc entre tradition et modernité. Et cette vision est perçue dans le passage 

suivant :  

« Ce pays n’est pas le mien. Il est pour le froid. Il est pour les solitaires. Il est pour la 

souffrance »22 

Notre approche se concentre sur le sentiment d’exil, d’isolement et de décalage 

culturel que ressent le narrateur dans son pays d’accueil, le Canada. Quand il déclare 

que « ce pays n’est pas le mien », il montre clairement un rejet, ou du moins une 

certaine distance émotionnelle, envers ce nouveau territoire. Le Canada, ici décrit 

comme un endroit de froid, de solitude et de souffrance, ne se limite pas à une simple 

réalité géographique ou climatique : il devient un symbole de l’exil, de la déchirure et 

de l’inadaptation. Le froid évoque non seulement le climat physique, mais aussi une 

forme de froideur humaine, d’indifférence, voire d’inhospitalité que l’étranger peut 

ressentir. La solitude représente la perte des repères culturels, des liens familiaux et 

                                                             
22 Ibidem, p.11 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

25 
 

sociaux qui constituent l’identité. Quant à la souffrance, elle est celle de l’exilé qui 

doit naviguer dans un monde qui ne le reconnaît pas, où il ne retrouve ni sa langue, ni 

sa terre, ni ses croyances. Cette citation met donc en lumière la douleur de 

l’immigration, non pas comme un simple déplacement, mais comme une véritable 

déchirure identitaire, et elle renforce l’idée que l’exil n’est pas toujours synonyme de 

libération, mais peut aussi être un autre lieu d’aliénation. 

3.1. La matrice traditionnelle et ses manifestations 

 

Dans La Religion de ma mère, Karim Akouche propose bien plus qu’un récit 

autobiographique : il construit un véritable hommage à la figure maternelle en tant que 

matrice identitaire, culturelle et spirituelle. La mère y est bien plus qu’un simple 

personnage ; elle incarne une mémoire vivante, un lien charnel avec la terre kabyle et 

une sagesse ancestrale transmise par l’oralité, les gestes du quotidien et une forme de 

spiritualité populaire. Dans les sociétés traditionnelles, la mère est souvent dépositaire 

de la culture domestique, des croyances et des valeurs fondamentales. C’est à travers 

elle que l’enfant apprend les récits fondateurs, les proverbes, les rites, la langue 

maternelle, mais aussi la manière d’être au monde. Chez Akouche, cette matrice 

traditionnelle prend une dimension sacrée et résistante : elle oppose la douceur et la foi 

intime de la mère aux violences extérieures du monde — guerre, fanatisme, exil. Elle 

devient ainsi la gardienne d’un monde en voie de disparition, un repère stable dans un 

univers bouleversé. Dans La Religion de ma mère, cette tradition kabyle se manifeste à 

plusieurs niveaux, à travers les paroles, les pratiques et la vision du monde de la mère, 

dont l’influence structure profondément l’identité du narrateur. 

 Lévi-Strauss, en tant que fondateur de l’anthropologie structurale, a beaucoup 

travaillé sur les systèmes de parenté. Il montre que, dans les sociétés traditionnelles, la 

mère n’est pas seulement une figure affective mais aussi un pivot dans les échanges 

symboliques (mariage, alliance, filiation). Elle joue un rôle fondamental dans la 

reproduction sociale et culturelle. Ainsi que Françoise Héritier23 qui s’inscrit dans la 

lignée de Lévi-Strauss tout en approfondissant la réflexion sur les rapports de genre, 

                                                             
23Françoise Héritier, Les Deux Sœurs et leur mère, Odile Jacob ,1994 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

26 
 

met en évidence le rôle central de la mère dans la transmission des valeurs, des 

pratiques culturelles et dans la structuration des sociétés. Elle insiste sur la place des 

femmes comme « passeuses de culture ». Dans la même veine, Abdelmalek Sayad24a 

travaillé sur l’exil, l’immigration et l’identité. Il aborde indirectement le rôle de la 

mère dans la transmission des traditions au sein des familles immigrées. Sa réflexion 

éclaire bien le conflit entre le pays d’origine (souvent transmis par la mère) et le pays 

d’accueil. Sans compter Julia Kristeva25  qui  s’est intéressé à la figure maternelle dans 

sa dimension symbolique parle de la « mère archaïque » comme fondement de 

l’identité, notamment dans les sociétés marquées par la tradition. Son approche peut 

être utile pour comprendre la charge affective et symbolique de la mère chez Karim 

Akouche. 

3.1.1. Une spiritualité syncrétique 

La mère pratique une religiosité hybride où l'islam se mêle aux croyances ancestrales 

berbères. Ce syncrétisme se traduit par des rituels spécifiques comme : les offrandes 

aux saints locaux ce qui a été démontré dans ce passage : « Au pied du vieil arbre, elle 

allumait des bougies. Elle déposait des pots votifs, des beignets et des pièces de monnaie que 

nous chapardions la nuit »26 

Cette citation révèle un aspect profondément enraciné de la spiritualité populaire 

transmise par la mère du narrateur, une foi mêlant rites ancestraux et croyances 

locales, bien loin de la religion institutionnelle. Le geste d’allumer des bougies au pied 

d’un vieil arbre, d’y déposer des offrandes telles que des pots votifs, des beignets et 

des pièces de monnaie, évoque une pratique rituelle héritée de traditions 

préislamiques, où la nature — ici, l’arbre — devient un lieu sacré, porteur de mémoire 

et de lien avec les ancêtres ou les esprits protecteurs. Ce type de rituel, souvent qualifié 

de « païen » ou de « superstition » par les discours religieux dominants, témoigne 

d’une spiritualité populaire vivante, instinctive et incarnée, centrée sur des gestes 

simples mais symboliques. Le fait que les enfants « chapardent » les offrandes la nuit 

                                                             
24Abdelmalek Sayad, La double absence, Point, 1999 
25Julia Kristeva, Pouvoirs de l’horreur, Seuil, 1982 
26 Karim Akouche  La religion de ma mère, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, p.35 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

27 
 

introduit une touche de réalisme et d’humour, mais montre aussi comment ces rites 

font partie du quotidien, de la vie concrète du village, à la fois respectés et 

réappropriés. Cette scène illustre parfaitement la transmission implicite d’une culture 

maternelle où le sacré se confond avec le vécu, où la foi ne se proclame pas, mais se 

vit dans le silence des gestes et la proximité avec la terre. Elle renforce ainsi l’idée que 

la mère du narrateur incarne une religiosité douce et enracinée, en contraste avec les 

dogmes figés ou les discours autoritaires. » 

3.1.2. La langue et l’oralité 

 

Ferdinand de Saussure (1857–1913) – linguiste suisse dans son œuvre majeure :Cours 

de linguistique générale (publié en 1916 après sa mort, par ses élèves) a défini langue 

ainsi : « La langue est un système de signes exprimant des idées, et comparable à 

l’écriture, à l’alphabet des sourds-muets, aux rites symboliques, aux formes de 

politesse, aux signaux militaires, etc. Elle est sociale dans son essence et indépendante 

de l’individu. » Autrement dit, pour Saussure, la langue est un système collectif 

structuré et codifié, distinct de la parole (usage individuel). 

 Quant à la parole Jack Goody (1919–2015) – anthropologue britannique dans 

ses œuvres majeures intituléesLa raison graphique (1979) et La logique de l'écriture 

(1986) a défini l’oralité en la désignant comme un mode de transmission des savoirs 

fondé sur la parole vivante, sans recours à l’écriture, et structuré par des procédés 

spécifiques comme la répétition, la rime ou les formules mnémotechniques. Ainsi pour 

Goody, l’oralité n’est pas seulement une absence d’écriture, c’est une culture à part 

entière, avec sa logique propre, souvent narrative, collective et contextuelle. 

Dans le roman Karim Akouche met en valeur la langue tamazight (langue berbère) 

comme vecteur de transmission culturelle. La mère s'exprime dans cette langue 

chargée de proverbes, de contes et de sagesse populaire qui constituent un patrimoine 

immatériel menacé. Dans ce contexte, voici un proverbe tiré de la tradition Kabyle 

prononcé par la mère de Mirak : « Aman  d Laman , Llakul d Tukssa n Wurfan »27 

                                                             
27 Ibidem 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

28 
 

 Le proverbe kabyle prononcé par la mère de Mirak — « Aman d laman, llakul d 

tukssa n wurfan » (« L’eau, c’est la paix ; la parole, c’est la sueur de l’âme ») — 

illustre de manière puissante le rôle de la langue orale dans la transmission d’une 

vision du monde. Ce proverbe, à la fois poétique et dense de sens, reflète une sagesse 

ancestrale transmise par voie orale, de génération en génération. Il montre que parler 

n’est pas anodin : la parole naît d’un effort intérieur, d’une expérience vécue et d’une 

vérité humaine profonde. La parole est ici décrite comme un acte chargé d’émotion, de 

mémoire et de responsabilité. 

Cette conception rejoint la définition de Ferdinand de Saussure, pour qui la langue est 

un système de signes permettant d’exprimer des idées.  

 Dans ce proverbe, les mots sont porteurs de significations symboliques 

partagées par toute une communauté. Le mot "aman" (l’eau) évoque la paix, la vie, la 

pureté – autant de valeurs universelles intégrées dans le système linguistique berbère. 

Ce proverbe participe donc à la fonction sociale de la langue : il structure la pensée et 

reflète une manière collective de concevoir l’existence. Mais ce proverbe est aussi une 

forme d’oralité vivante, au sens défini par Jack Goody. Il appartient à une culture sans 

forte tradition écrite, où la parole prend la place des livres pour mémoriser, 

transmettre, et interpréter le monde. En utilisant la rime, la métaphore, et une forme 

rythmée, ce proverbe correspond aux procédés mnémotechniques que Goody identifie 

comme propres aux sociétés orales. L’oralité, ici, ne se limite pas à parler : elle est une 

culture du sens qui relie les individus à leur héritage, à leur communauté, à leur 

environnement naturel et symbolique. 

3.1.3. L’image de la fontaine 

 

Mikhaïl Bakhtine28, surtout connu pour ses travaux sur le roman et le dialogisme, 

définit la notion de l’espace (chronotope) : « Le chronotope, c’est l’articulation 

concrète du temps et de l’espace dans le récit. »  Le mot chronotope(du grec chronos 

= temps et topos = lieu) désigne l’unité indissociable entre l’espace géographique et le 

                                                             
28Mikhaïl Bakhtine (1895–1975) Esthétique et théorie du roman (1929–1975), trad. française, Gallimard 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

29 
 

temps narratif. L’espace n’est jamais neutre : il incarne des valeurs, des rythmes, une 

vision du monde. Il peut représenter la mémoire, la tradition, le lien social ou encore 

l’intimité. En nous référant à l’espace de la fontaine dans la littérature berbère, nous 

pouvons constater que dans les récits berbères, la fontaine est souvent plus qu’un 

simple lieu physique: elle devient un chronotope au sens de Bakhtine, car elle articule 

un temps cyclique (celui des saisons, des tâches quotidiennes, des rites de passage) et 

un espace collectif fondamental. 

Le narrateur a offert une valeur à la fontaine qui représente un lieu symbolique dans 

les villages et qui fait partie du patrimoine et de la culture Kabyle : « Ma mère aimait 

l’eau. Ma sœur à son bras, elle s’en allait très tôt à la fontaine »29 

 C’est un lieu de passage, de rencontre entre les générations (les femmes s’y 

retrouvent), mais aussi un espace symbolique de féminité, de transmission orale, et 

parfois de conflit ou de révélation narrative. 

 Ainsi, dans un récit berbère, la scène à la fontaine peut cristalliser les tensions 

entre tradition et modernité, ou entre transmission et oubli. Elle est souvent le point de 

départ du récit, l’endroit où la parole circule — où s’échangent les contes, les secrets, 

les proverbes — ce qui fait directement écho à l’oralité définie par Jack Goody. 

3.2. Analyse des tensions entre tradition et modernité dans l’œuvre de 

Karim Akouche 

 

 Dans l’univers littéraire de Karim Akouche, la modernité se manifeste sous 

différentes formes qui bouleversent l’équilibre du monde traditionnel berbère. Ces 

tensions sont perceptibles à travers trois grands phénomènes : l’islamisme politique, 

l’urbanisation/exode rural, et la globalisation culturelle. Chacun de ces éléments est 

porteur de ruptures identitaires et de transformations sociales majeures. 

3.2.1. L’islamisme politique : rupture spirituelle et culturelle 

 

L’auteur met en scène une opposition marquée entre une religiosité souple, 

populaire et incarnée, telle qu’elle est portée par la mère, et une vision radicale de 

                                                             
29Ibidem, p.35 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

30 
 

l’islam portée par certains courants islamistes. Ceux-ci rejettent les pratiques 

culturelles locales, notamment berbères, en les qualifiant d’« innovations blâmables » 

(bida‘a dans le vocabulaire religieux). Cette tension correspond à ce que  Abdel wahab 

Meddeb décrit comme une « confiscation de la diversité musulmane » dans La 

Maladie de l’islam (2002). La mère, dépositaire d’une foi enracinée dans le quotidien, 

se retrouve marginalisée par cette lecture puriste. Le conflit n’est pas seulement 

religieux, il est civilisationnel : il oppose deux conceptions du monde, l’une orale, 

communautaire et féminine, l’autre idéologique, homogénéisant et masculine. 

3.2.2. L’urbanisation et l’exode rural : effacement des lieux et des 

pratiques 

  

 Le déracinement physique – vers la ville ou l’Occident – entraîne un 

déracinement symbolique. Lorsque la mère dit : « Il ne reste pas grand-chose de la 

jeunesse. Tous nos enfants sont partis »30, elle exprime un vide générationnel qui 

touche les villages. Cette parole témoigne d’un phénomène bien décrit par Pierre 

Bourdieu dans ses travaux sur le déclin des structures traditionnelles rurales 

(notamment dans Le bal des célibataires, 2002). L’éloignement géographique 

s’accompagne d’une perte du cadre de transmission orale : contes, proverbes, rites, ne 

trouvent plus leur espace naturel d’énonciation. L’espace de la fontaine, par exemple, 

chronotope clé (selon Bakhtine) de la culture berbère, disparaît avec l’abandon du 

village, et avec lui, la parole des femmes. 

3.2.3. La globalisation culturelle : aliénation technologique et crise des 

valeurs 

 

 La phrase du poète, « La technologie en a fait des automates. Ils jouent. Et ils 

ne pleurent pas ma défunte mère »31, condense la critique d’un monde moderne où 

l’affect, le lien filial et la mémoire s’érodent sous l’effet de la technologie. 

L’expression « des automates » évoque une déshumanisation des individus absorbés 

par le numérique, comme l’analysent Bernard Stiegler (dans La Technique et le temps) 

                                                             
30 Karim, Akouche, Op.cit., p.74 
31 Ibidem, p.17 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

31 
 

ou encore Zygmunt Bauman (Modernité liquide). Les enfants, coupés de leurs racines, 

ne pleurent plus la mère, symbole du passé, de la transmission et du sacré. C’est ici 

que se cristallise la critique de l’oubli moderne, où la mondialisation remplace les 

récits fondateurs par un présent immédiat, ludique, mais vide de sens. 

Ainsi, à travers ces trois formes de modernité – religieuse, géographique et culturelle – 

l’œuvre de Karim Akouche met en lumière une crise de la transmission. Le monde 

ancien, porté par l’oralité, la proximité et les émotions, s’efface face à un monde 

nouveau fondé sur l’idéologie, l’individualisme et la technologie. 

Conclusion 

Au terme de cette analyse, nous avons vu que l’affrontement entre tradition et 

modernité dans La religion de ma mère de Karim Akouche nous a conduits à 

comprendre comment ces tensions s’inscrivent dans un continuum de violences 

multiformes qui ont profondément façonné l’identité kabyle et algérienne. Le 

terrorisme islamiste des années 1990, tel qu’il est représenté dans l’œuvre, n’est pas 

une simple rupture soudaine, mais bien le prolongement d’une chaîne historique de 

violences, dont le colonialisme français constitue un maillon fondamental. La violence 

terroriste s’alimente ainsi des fractures identitaires, religieuses et culturelles creusées 

par la colonisation, tout en imposant à son tour une nouvelle forme d’oppression, en 

rejetant les particularismes berbères comme des « innovations blâmables ». 

 Le passage « La technologie en a fait des automates. Ils jouent. Et ils ne pleurent pas 

ma défunte mère » illustre une autre dimension de cette violence : celle, plus insidieuse, 

de la mondialisation et de l’impérialisme culturel. En transformant les individus en 

êtres mécaniques et désaffectés, la globalisation érode les pratiques traditionnelles et 

les liens communautaires, créant une rupture mémorielle et un effacement progressif 

de l’héritage berbère. 

 Les tensions entre tradition et modernité ne peuvent donc être analysées de 

manière isolée : elles s’insèrent dans un système de violences historiques, culturelles et 

idéologiques interconnectées. Dans ce contexte, la figure maternelle apparaît comme le 

réceptacle de la mémoire collective, celle des blessures coloniales, des violences 

islamistes et de l’uniformisation culturelle. Elle incarne aussi une forme de résistance, 



Chapitre I :  Écrire la violence historique et idéologique  

 

32 
 

par la parole, la transmission et l’oralité, face à un monde en mutation. Par son 

écriture, Akouche réussit à transformer cette violence en acte de mémoire et de 

revendication. Il utilise les outils mêmes de la modernité – l’écriture, la publication, la 

diffusion – pour préserver une culture menacée. Ainsi, La religion de ma mère offre 

une lecture profonde et engagée de la confrontation entre tradition et modernité dans 

un contexte postcolonial, où se rejouent les luttes identitaires et les tensions entre 

enracinement et déracinement. 



 

 

Chapitre II :  Dire la violence symbolique 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  

 

Chapitre II  

 Dire la violence 

symbolique 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

34 
 

Préambule 

Au-delà des manifestations de la violence historique et idéologique précédemment 

décrites, le roman de Karim Akouche met également en lumière une autre forme 

d’oppression, plus insidieuse, qui n’est pas caractérisée par une violence physique 

manifeste et qui est exercée par l’accord tacite des personnes soumises. Cette notion 

est également centrale à cet ouvrage, car, guidée par la conceptualisation de la 

violence symbolique fournie par pierre Bourdieu, elle révèle comment les caractères 

internes les systèmes de domination culturelle, religieuse et sociale deviennent leur 

identité et simultanément limitent leur liberté. 

La force de cette violence réside précisément dans son caractère invisible et sa 

capacité à se faire accepter comme légitime par ceux-là mêmes qui en sont victimes. 

Comme l'explique Bourdieu : « la violence symbolique, c'est cette violence qui extorque 

des soumissions qui ne sont même pas perçues comme telles en s'appuyant sur des attentes 

collectives, des croyances socialement inculquées »32 . Dans le contexte algérien 

postcolonial et particulièrement kabyle que dépeint Akouche, cette violence s'exprime 

à travers des structures sociales rigides, des codes culturels contraignants et une 

orthodoxie religieuse imposée qui viennent heurter les aspirations individuelles des 

protagonistes. 

À travers le personnage principal, Mirak, et son rapport complexe à sa famille, à sa 

culture d'origine et aux pressions religieuses qui l'entourent, l'auteur nous invite à 

observer les ravages de cette violence incorporée. Le monologue intérieur  révèle les 

tensions entre une religiosité traditionnelle kabyle syncrétique et un islam rigoriste qui 

s'impose progressivement dans la société. Ces échanges mettent en lumière comment 

le langage lui-même devient un terrain de lutte symbolique où s'affrontent différentes 

visions du monde et de l'identité. 

Dans ce chapitre, nous nous proposons d'analyser comment l'auteur met en lumière ces 

formes diffuses mais profondes d'aliénation. L'aliénation identitaire des personnages se 

                                                             
32 Pierre, Bourdieu, Raisons pratiques, EHESS, Paris ,1994 
 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

35 
 

manifeste par un déchirement constant entre fidélité aux origines et désir 

d'émancipation, entre héritage culturel kabyle et influences occidentales, entre 

tradition religieuse et quête de liberté individuelle. Cette aliénation s'observe 

particulièrement dans les scènes où les protagonistes se trouvent confrontés à des 

choix existentiels qui engagent leur appartenance communautaire et leur autonomie 

personnelle  choix que le terrorisme et l'intégrisme religieux ont rendus encore plus 

dramatiques dans le contexte de la guerre civile algérienne. 

En décortiquant les mécanismes d'intériorisation de la soumission, nous étudierons 

également comment Karim Akouche représente les processus par lesquels cette 

violence s'inscrit dans les corps et les esprits. Le silence imposé , la culpabilité 

ressentie face aux transgressions des codes sociaux et religieux, l'autocensure des 

pensées "impies", sont autant de manifestations de ce que Bourdieu nomme l'habitus – 

ces dispositions durables incorporées qui amènent les individus à percevoir, penser et 

agir selon des schèmes imposés par l'ordre social dominant. Les moments de doute, de 

conflit intérieur et de remise en question qui ponctuent le récit témoignent de la lutte 

constante que mènent les personnages contre ces structures mentales qui les 

conditionnent. 

La notion bourdieusienne de violence symbolique nous servira ainsi de cadre théorique 

pour appréhender comment le roman articule les tensions entre tradition et modernité. 

En explorant les non-dits, les tabous et les formes de résistance passive qui jalonnent 

l'œuvre, nous verrons comment Akouche parvient à dénoncer l'emprise des structures  

religieuses et politiques qui s'exercent jusque dans l'intimité des consciences.  

Dans une autre perspective, nous examinerons comment cette violence symbolique 

s'articule avec les autres formes de violence dépeintes dans le roman, créant un 

système oppressif total qui contraint les individus tant dans leur existence sociale que 

dans leur vie intérieure et leur rapport à eux-mêmes. L'originalité de l'approche 

d'Akouche réside précisément dans sa capacité à montrer l'interconnexion entre 

violence physique, historique, politique et symbolique, révélant ainsi la complexité des 

mécanismes d'aliénation à l'œuvre dans la société algérienne contemporaine. 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

36 
 

1. Définition et portée de la violence symbolique selon Bourdieu : 

domination culturelle et religieuse intériorisée 

Pour saisir toute la profondeur des mécanismes d'aliénation à l'œuvre dans La Religion 

de ma mère, il convient d'abord de clarifier la notion de violence symbolique telle que 

l'a conceptualisée Pierre Bourdieu, et d'examiner comment cette forme particulière de 

domination s'articule dans le contexte algérien postcolonial que dépeint Karim 

Akouche. 

1.1. La violence symbolique : un concept sociologique pour penser les 

dominations invisibles 

Dans son ouvrage fondamental Le Sens pratique, Pierre Bourdieu définit la violence 

symbolique comme cette « violence douce, invisible, méconnue comme telle, choisie 

autant que subie »33 qui s'exerce avec la complicité tacite de ceux qui la subissent. 

Contrairement à la violence physique qui s'impose par la force, la violence symbolique 

opère par le biais de schèmes de perception et d'appréciation qui font apparaître 

comme naturels et légitimes des rapports de domination qui sont en réalité arbitraires 

et historiquement construits. 

Ce qui caractérise fondamentalement la violence symbolique est sa capacité à obtenir 

l'adhésion des dominés aux principes mêmes de leur domination. Comme l'explique 

Bourdieu dans La Domination masculine : « Les dominés appliquent des catégories 

construites du point de vue des dominants aux relations de domination, les faisant ainsi 

apparaître comme naturelles »34. Cette intériorisation des structures de domination 

s'effectue principalement à travers l'habitus, ce système de dispositions durables 

acquises par l'individu au cours de sa socialisation, qui génère des pratiques et des 

représentations ajustées aux conditions objectives dont il est le produit. 

Dans le roman d'Akouche, cette violence symbolique prend une dimension 

particulièrement prégnante à travers le prisme religieux. Les personnages évoluent 

                                                             
33 Pierre, Bourdieu, Sens pratiques, Minuit, Paris, 1980 
34 Pierre, Bourdieu, La Domination Masculine, Seuil, Paris, 1998 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

37 
 

dans un univers où les normes religieuses, particulièrement celles d'un islam rigoriste 

qui s'impose progressivement, structurent profondément les consciences et les 

comportements. Lorsque le narrateur observe la peur, il évoque précisément ce 

glissement où la terreur des intégristes a progressivement cédé la place à une forme 

d'auto-surveillance collective, où chacun devient le gardien de l'orthodoxie de l'autre 

et, plus insidieusement, de soi-même. 

Une citation particulièrement éloquente de La Religion de ma mère de Karim Akouche 

illustre cette violence symbolique et l'intériorisation des normes religieuses : 

« Le mot Allah est devenu la devise algérienne. Il est partout : dans 

toutes les bouches, dans toutes les têtes, sur tous les murs, dans tous 

les disques, tous les téléphones, tous les livres, les assemblées, les 

écoles, les gares, les bordels. On le met à toutes les sauces. On le 

déverse dans tous les tagines. On le mélange à toutes les épices. On le 

dit pour être aimable, pour séduire, mais aussi pour corrompre. Untel 

est violent, il hurle : “Allah est grand.” Un autre est charitable, il 

chuchote : “Allah est miséricordieux.” Dieu n’espionne pas les 

Algériens du ciel. Il est parmi eux. Il vit en eux. Il pense à leur place. 

Il est dans la cuisine. Il est caché dans les institutions et les lois. Il est 

le guide. Il régit la vie. Il s’occupe des affaires de la cité. Les citoyens 

sont ses sujets. Il surveille leurs mœurs. Il contrôle la virginité des 

filles. Il fait la chasse aux mécréants. Il ordonne la fermeture des 

bars. Allah fait la politique. Allah est chef de guerre. Allah est roi. 

Allah est chez lui en Algérie. »35 

 Cette citation met en lumière la manière dont la religion, en particulier un islam 

rigoriste, s'est immiscé dans tous les aspects de la vie quotidienne en Algérie, jusqu'à 

devenir omniprésente et régir les comportements individuels et collectifs. Le narrateur 

souligne comment cette omniprésence a conduit à une forme d'auto- surveillance, où 

chacun devient le gardien de l'orthodoxie religieuse de l'autre, mais aussi de soi-même. 

Ainsi, la peur initiale des intégristes cède la place à une intériorisation des normes, 

transformant la société en un espace où la conformité religieuse est constamment 

scrutée et imposée, non seulement par des autorités extérieures, mais aussi par les 

individus eux-mêmes. 

 

                                                             
35 Karim Akouche  La religion de ma mère, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, p.48 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

38 
 

1.2. Les spécificités de la violence symbolique en contexte algérien 

postcolonial 

Le cadre théorique bourdieusien prend une résonance particulière lorsqu'il est appliqué 

au contexte algérien que connaît intimement l'auteur. Il est d'ailleurs significatif que 

Bourdieu lui-même ait développé ses premières réflexions sur les structures sociales et 

les rapports de domination à partir de ses observations ethnographiques en Kabylie 

dans les années 1950-1960, précisément la région d'où est originaire Akouche et où se 

déroule une partie de son récit. 

Dans le roman, la violence symbolique se manifeste à plusieurs niveaux enchevêtrés 

qui reflètent la complexité de la société algérienne postcoloniale. D'abord, elle s'inscrit 

dans la tension entre la culture berbère traditionnelle et l'arabisation forcée qui a suivi 

l'indépendance. Lorsque, la mère du narrateur, s'obstine à parler kabyle et à perpétuer 

des rites syncrétiques qui mêlent croyances ancestrales et islam populaire, elle résiste 

consciemment à cette violence symbolique exercée par l'État-nation qui cherche à 

homogénéiser culturellement le pays au nom d'une identité arabo-musulmane 

uniforme. 

Le passage  suivant tiré du corpus nous sert de référence pour indiquer cet univers 

culturel : 

« One, Two, Three , Viva l’Algérie! Un slogan vide. Trois langues étrangères, aucune langue 

nationale. Une crise d’identité »36 

Cette citation révèle avec une ironie mordante la schizophrénie linguistique et 

identitaire qui traverse la société algérienne postcoloniale. Le slogan "Viva l'Algérie!" 

- mélange d'espagnol et de français - illustre parfaitement cette "crise d'identité" 

évoquée par le narrateur. 

L'expression "trois langues étrangères, aucune langue nationale" constitue un 

diagnostic impitoyable de la situation linguistique algérienne. Le français, langue du 

                                                             
36 Karim,Akouche,La religion de ma mère ,Tizi-Ouzou , Frantz Fanon, 2017, p.146 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

39 
 

colonisateur, demeure paradoxalement la langue de l'élite et de la modernité. L'arabe 

classique, imposé par l'arabisation, reste pour beaucoup d'Algériens une langue apprise 

plutôt que maternelle. Quant aux langues berbères comme le kabyle, elles sont 

marginalisées malgré leur antériorité historique. 

1.3. La langue comme vecteur privilégié de violence symbolique 

Dans l'œuvre d'Akouche, la question linguistique constitue un site privilégié 

d'observation de la violence symbolique.  Bourdieu explique que  la langue n'est pas 

un simple instrument de communication mais aussi un instrument de pouvoir , Les 

échanges linguistiques sont toujours aussi des rapports de pouvoir symbolique où 

s'actualisent les rapports de force entre les locuteurs ou leurs groupes respectifs. 

Le roman met en scène cette dimension à travers le plurilinguisme conflictuel qui 

caractérise l'Algérie : l'arabe classique imposé comme langue officielle, le français 

hérité de la colonisation, le berbère comme langue maternelle et vecteur d'identité 

culturelle, et l'arabe dialectal comme langue de communication quotidienne. Chacune 

de ces langues est investie de valeurs symboliques différentes et révèle des 

positionnements sociaux et idéologiques. Fait qui ont cerné dans ce passage 

suivant : « Ma langue maternelle était interdite partout : à la télévision, à l’école, dans les 

livres, dans  les journaux, dans l’administration  »37 

Nous avons observé que lorsque le narrateur  rapporte que parler kabyle à l'école était 

puni  ou que les autorités religieuses condamnent l'usage du français comme "langue 

des mécréants" , il dévoile comment la langue devient un terrain d'affrontement 

symbolique où se jouent des questions d'identité, d'appartenance et de légitimité. Le 

choix même des mots pour désigner les réalités quotidiennes n'est jamais neutre : 

quand les radicaux religieux imposent progressivement leur vocabulaire empreint 

d'une vision du monde manichéenne (halal/haram, croyant/mécréant), ils exercent une 

violence symbolique qui reconfigure l'ensemble du champ lexical et conceptuel à 

travers lequel les personnages appréhendent leur réalité. 

                                                             
37Ibidem, p.118 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

40 
 

1.4. Le corps comme lieu d'inscription de la violence symbolique 

Un autre aspect fondamental de la théorie bourdieusienne que le roman d'Akouche met 

en lumière est l'inscription de la violence symbolique dans les corps. Pour Bourdieu, le 

corps est le lieu par excellence où s'inscrivent les rapports de domination, à travers une 

« somatisation des relations sociales de domination »38 qui se manifeste dans les 

postures, les gestes, les façons de se tenir et de se mouvoir. 

Dans La Religion de ma mère, cette dimension corporelle de la violence symbolique 

est particulièrement visible dans la structure sociale des personnages. 

« En prenant ma défense, elle a commis un crime de lèse-majesté. Elle est devenue le tambour 

de mon père. Avec un balai, il lui a brisé deux doigts et lui a amoché un œil. »39 

Cette citation met en lumière avec une grande brutalité la violence domestique subie 

par la mère, tout en révélant la dynamique patriarcale oppressive au sein de la cellule 

familiale. En "prenant la défense" de son enfant, la mère défie l'autorité du père, perçu 

ici comme une figure toute-puissante, quasi monarchique, que le narrateur désigne 

avec amertume par l’expression « crime de lèse-majesté ». Cela signifie que la simple 

contestation ou résistance à son autorité est vue comme une faute grave, presque 

sacrilège, justifiant une punition violente. Le châtiment qu’il inflige à la mère – lui 

briser deux doigts et lui amocher un œil avec un balai – n’est pas seulement un acte de 

cruauté physique ; il est aussi un acte de domination symbolique.  

 En s’en prenant à son corps, le père cherche à détruire non seulement sa 

capacité d’agir, mais aussi son regard, son jugement, sa dignité. Le corps martyrisé de 

la mère devient ainsi le lieu visible d’un pouvoir autoritaire qui s’exerce pour réduire 

au silence et pour contrôler. La violence faite à la mère est d’autant plus significative 

qu’elle survient à un moment où elle essaie de protéger son enfant : c’est une double 

peine, une punition pour l’amour maternel et pour la rébellion contre l’ordre établi. Ce 

passage met donc en évidence la souffrance des femmes dans un système patriarcal, 

                                                             
38 Pierre, Bourdieu, La Domination Masculine, Paris 
39Ibidem, p 28 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

41 
 

mais aussi la place centrale de la mère comme figure de courage, de résistance et de 

sacrifice, même au prix de son intégrité physique.  

Le corps blessé devient un témoignage silencieux mais puissant d’une injustice 

structurelle, et révèle le coût de toute prise de parole ou d’acte de révolte féminine 

dans une société dominée par la violence masculine. 

 À travers ces multiples dimensions – linguistique, religieuse, corporelle – la violence 

symbolique telle que conceptualisée par Bourdieu offre ainsi une grille de lecture 

particulièrement féconde pour analyser les dynamiques d'oppression et d'aliénation à 

l'œuvre dans La Religion de ma mère. Cette approche permet de saisir comment les 

rapports de domination s'inscrivent dans les consciences et les corps des personnages, 

générant des formes d'aliénation d'autant plus profondes qu'elles sont largement 

invisibles et méconnues comme telles par ceux qui les subissent. Une approche qu’on 

a cerné dans ce passage : «  je ne reconnais pas mon ami , Quelque chose s’est rompu dans 

sa tête »40 

Ce discours  révèle un moment de rupture psychologique particulièrement éclairant 

dans le cadre de notre  analyse sur la violence symbolique. L'expression "quelque 

chose s'est rompu dans sa tête" suggère une fracture identitaire qui dépasse le simple 

changement comportemental pour atteindre les structures profondes de la personnalité. 

Cette  rupture  nous illustre parfaitement comment la violence symbolique peut 

provoquer des déchirures intérieures chez les individus pris entre des systèmes de 

valeurs contradictoires. Le fait que le narrateur "ne reconnaisse plus" son ami 

témoigne d'une transformation si radicale qu'elle altère l'essence même de la personne. 

2. L’Aliénation identitaire  

Dans notre corpus l’auteur explore avec une sensibilité aiguë les méandres de l'identité 

fracturée, fruit d'une histoire algérienne marquée par la colonisation, les conflits 

linguistiques et les tensions entre tradition et modernité. À travers la vécu complexe du 

personnage principal , l'œuvre dévoile comment l'aliénation identitaire constitue non 
                                                             
40 Karim Akouche  La religion de ma mère, Tizi-Ouzou ,Frantz Fanon, p.173 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

42 
 

seulement un thème central, mais également un mécanisme narratif structurant 

l'ensemble du récit.  

Dans cet univers romanesque, la quête identitaire s'apparente à une impossible 

réconciliation entre des mondes qui coexistent sans véritablement dialoguer : le 

berbère et l'arabe, le rural et l'urbain, le sacré et le profane, contexte démontré dans 

cette citation du roman  

Ou le narrateur reflète cette perte identitaire notamment au moment de son arrivée en 

Algérie après un long séjour au Canada ; « Elle veut le voile et la nudité. Elle veut la cage 

et la liberté. Parfois elle est kebab, Parfois elle est fast-food. Tantôt elle est Europe, tantôt 

elle est Orient »41 

L’expression traduit avec force la tension identitaire d’un sujet pris entre deux 

mondes. L’auteur y déploie une série d’antithèses marquées : voile/nudité, 

cage/liberté, Europe/Orient. Ces oppositions révèlent une fragmentation intérieure, une 

identité hybride et instable, tiraillée entre tradition et modernité, entre enracinement 

culturel et influences mondialisées. À ces contrastes symboliques s’ajoutent des 

métaphores alimentaires : le « kebab » renvoie à la culture populaire orientale, tandis 

que le « fast-food » incarne la culture occidentale standardisée. Cette opposition, en 

apparence triviale, devient un symbole de l’acculturation, de la superposition de 

références contradictoires dans l’esprit d’un individu en situation de métissage 

culturel. La répétition anaphorique de « elle » renforce le flou du sujet, qui peut 

désigner à la fois la femme, la jeunesse déracinée, ou l’identité postcoloniale elle-

même. En filigrane, cette instabilité touche aussi la langue, perçue comme un lieu de 

passage entre les cultures : la parole devient le reflet de ce tiraillement intérieur. En 

nommant ces contradictions à travers la langue française, l’auteur met en évidence ce 

que certains théoriciens comme Abdelkbir Khatibi appellent une « langue de l’entre-

deux »42, où s’expriment à la fois le conflit, le déplacement et la tentative de 

réconciliation identitaire. 

 

                                                             
41Ibidem, p. 53 
42Abdelkebir  Khatibi,, Romans et récits, Poésie de l'Aimance, Paris, Éditions de La Différence, 2008 

https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89ditions_de_la_Diff%C3%A9rence


Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

43 
 

2.1. Les mécanismes d'intériorisation de la soumission : langage, silence, 

culpabilité — ce que l'écriture révèle : 

Dans La Religion de ma mère, Karim Akouche découvre une compétence 

exceptionnelle les façons dont l'oppression symbolique est tissée dans la conscience 

des personnages. La parole est l'un des moyens initiaux de cette internalisation. 

L'écrivain souligne comment les pourparlers religieux et basés sur les croyances 

affectent les routines quotidiennes des personnages, appliquant les normes de conduite 

qui se transforment lentement en vérités acceptées. Le personnage principal remarque 

que sa propre famille est coincée dans une langue qui, tout en faisant semblant d'être 

religieuse et traditionnelle, permet en fait d'avoir le pouvoir sur les autres. Les mots 

sacrés, les chants de cérémonie et les vieux  dictons agissent comme des guides 

sociaux, façonnant des idées et restreignant la capacité de douter. 

 Le silence semble être une autre méthode de base pour l'absorption de l'agression 

symbolique. Akouche révèle comment les interdictions culturelles et religieuses créent 

une culture du silence qui renforce ironiquement le pouvoir des croyances. En Algérie, 

il décrit, certaines réalités restent intactes, certaines douleurs troublantes. Ce calme 

forcé se transforme lentement en une agitation, Quand Mirak arrive dans son pays 

natal et déclare : « Ici, tout le monde est suspect. Tout le monde m’accuse. Foutez-moi 

la paix ! »43 

L'exclamation de Mirak "Ici, tout le monde est suspect. Tout le monde m'accuse. 

Foutez-moi la paix !" cristallise de manière saisissante la dialectique entre silence 

imposé et violence symbolique développée par Akouche dans son analyse de la société 

algérienne contemporaine. 

Cette citation illustre parfaitement le mécanisme paradoxal décrit dans le paragraphe : 

le silence, initialement conçu comme stratégie d'évitement de l'agression symbolique, 

finit par générer une tension psychosociale insoutenable. La répétition anaphorique 

"Tout le monde" révèle l'universalisation de la méfiance et de l'accusation, témoignant 

                                                             
43La Religion de ma mère,  p.51 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

44 
 

d'une société où la suspicion généralisée devient le mode relationnel dominant. Cette 

omniprésence de l'accusation transforme l'espace social en un terrain miné où chaque 

individu devient à la fois victime et bourreau de cette violence symbolique diffuse. 

Sentir le remords est le troisième fondement de cette internalisation. . Ce remords se 

transforme en un meilleur outil d'auto-vérification que n'importe quelle règle 

extérieure. L'écriture d'Akouche montre comment cette émotion est enracinée dans les 

aspects  mentaux, 

Fait qu’on a perçu lorsque le narrateur raconte son comportement décevant vis-à-vis de 

sa mère qui lui a  promis un ballon, des baskets et un short une fois que  ses objets de 

poterie seront vendus : « A Montréal, chaque fois que je me retrouve dans un magasin 

de sport, je m’achète un ballon, j’en ai une trentaine dans mon appartement. Cela n’a 

jamais suffi à me consoler de la veille punition »44 

Le passage illustre la transformation d'une culpabilité enfantine en mécanisme d'auto-

surveillance permanente. 

L'accumulation compulsive des ballons ("une trentaine") traduit une tentative de 

réparation symbolique qui échoue systématiquement à résoudre le traumatisme 

originel. Cette répétition obsessionnelle témoigne de l'efficacité redoutable du remords 

comme "meilleur outil d'auto-vérification" : contrairement aux règles extérieures qui 

peuvent être contournées ou oubliées, le remords intériorisé génère un système de 

punition-récompense autonome et perpétuel. Le narrateur adulte reproduit 

mécaniquement un geste compensatoire qui révèle l'emprise persistante de cette « 

vieille punition » sur sa psyché. 

2.1.1. Les manifestations corporelles de la violence symbolique : corps 

contrôlés, corps rebelles 

La violence symbolique dans La Religion de ma mère s’exerce aussi sur les hommes, 

notamment à travers la manière dont leur corps est perçu et codifié par la société. Le 

                                                             
44Ibidem, p.29 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

45 
 

narrateur évoque les injonctions paradoxales qui pèsent sur lui : il doit incarner la 

virilité, la force, le désir, tout en se soumettant aux interdits religieux et culturels qui 

condamnent l’expression du corps et de la sensualité. Ce tiraillement produit une 

forme de fracture identitaire, une dissociation douloureuse entre l’esprit et le corps, 

que l’écrivain traduit par des récits de douleurs physiques, de gêne envers soi-même et 

de malaise profond. 

Ce conditionnement est illustré de manière percutante dans le passage suivant : 

 « On ne dit pas d’un Berbère qu’il est intelligent, mais beau, chaud, pimenté. Comme 

l’homme qui fait la cour à une fille. Il ne veut que la chair, l’esprit il n’en a rien a 

gratter  »45 

Cette remarque souligne à quel point l’homme berbère est essentialisé, réduit à un rôle 

purement charnel, nié dans sa complexité intellectuelle et émotionnelle. Le corps 

masculin devient alors un espace de domination, piégé par un système qui empêche les 

hommes eux-mêmes de s’émanciper des clichés de virilité. Loin d’être un outil de 

pouvoir, le corps devient une zone de souffrance, modelée par des normes qui les 

privent de leur humanité. 

Conclusion 

 L’étude des formes de violence symbolique dans La Religion de ma mère de 

Karim Akouche met en lumière les mécanismes subtils par lesquels la société 

algérienne postcoloniale produit et perpétue l’aliénation. Par une écriture à la fois 

précise et sensible, l’auteur révèle comment le contrôle social, culturel et religieux 

s’exerce non par la force, mais par l’intériorisation des normes, la culpabilité, le 

silence, et l’usage même de la langue. Les mots – ou leur absence – deviennent ainsi 

les premières armes de l’oppression, instaurant une autocensure qui ancre la 

domination dans les esprits. 

 Loin d’un simple constat, Akouche explore la contradiction fondamentale de la 

violence symbolique : elle transforme les opprimés en acteurs involontaires de leur 

propre soumission, piégés entre fidélité aux traditions et désir de liberté. Cette tension 

                                                             
45Ibidem, p.22 



Chapitre II : Dire la violence symbolique  

 

46 
 

traverse les corps comme les consciences. Le roman montre comment le corps, 

souvent féminin mais pas uniquement, devient à la fois cible de l’oppression et lieu 

possible de résistance. Il est le point de contact entre les règles sociales, les croyances 

religieuses, et les révoltes silencieuses. 

 Ce qui fait la force de La Religion de ma mère, c’est sa capacité à penser la 

domination dans sa complexité, sans manichéisme ni simplification. Akouche propose 

une véritable phénoménologie de l’aliénation, attentive aux nuances et aux paradoxes, 

tout en laissant entrevoir des brèches de liberté. À travers cette fresque intime et 

politique, le roman dépasse la seule dénonciation pour interroger avec acuité les effets 

psychologiques, sociaux et linguistiques de la domination dans un monde en mutation. 

Il éclaire ainsi, avec profondeur et justesse, les zones d’ombre de l’identité et du vivre 

ensemble en contexte postcolonial. 

 

 



 

 
 

Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE III 

L’écriture comme un acte de 

résistance et de résilience 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

48 
 

Préambule 

Face à la violence historique, idéologique et symbolique que nous avons évoquée 

précédemment, l'œuvre de Karim Akouche se présente comme un véritable laboratoire 

de lutte et de reconstruction identitaire. La religion de ma mère ne se contente pas 

d'être le simple récit de la pluralité des violences qui ont traversé la société algérienne, 

mais constitue également une réponse littéraire audacieuse à ces violences. En opérant 

des choix narratifs particuliers, en recourant à l'ironie et à l'humour, en déployant une 

créativité linguistique remarquable et en s'inscrivant dans un travail de mémoire, 

Akouche transforme l'écriture en un geste à la fois politique et éthique qui répond aux 

forces destructrices. Au-delà de la pure représentation des traumatismes, l'écriture de 

Karim Akouche s'affirme comme un acte de résilience, de recomposition du sens face 

au chaos et de suggestion de nouveaux imaginaires émancipateurs. L'écriture n'a pas 

pour seule vocation de montrer une réalité violente mais participe activement à la 

transformation symbolique des violences, ouvrant un espace d'où peuvent émaner la 

parole et la délivrance. 

Pour démontrer cette hypothèse, ce chapitre s'articulera autour de trois axes 

principaux. Dans un premier temps, nous analyserons les stratégies narratives 

déployées par Akouche pour représenter la violence, en examinant comment la 

fragmentation narrative fait écho au chaos social, comment l'alternance des voix 

construit une polyphonie contre les discours monolithiques, et comment l'oscillation 

entre fiction et témoignage permet d'accéder à une vérité littéraire singulière. 

Dans un second temps, nous explorerons l'humour et l'ironie comme armes littéraires 

contre la fatalité, en montrant comment le rire devient une forme de résistance face à 

l'oppression, comment la satire sociale dénonce les aberrations par le grotesque, et 

comment l'ironie déconstruit les discours dominants tout en permettant un mélange 

subversif des registres. 

Enfin, nous examinerons la dimension de transmission mémorielle de l'œuvre, en 

analysant comment l'écriture devient un acte de mémoire destiné non seulement à 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

49 
 

préserver le passé, mais aussi à participer à un processus de guérison collective et de 

reconstruction identitaire. 

1 Stratégies narratives pour représenter la violence 

1.1 La fragmentation narrative comme miroir du chaos social : 

 

  Le trait le plus notable de l'écriture d'Akouche dans la foi de ma mère est son 

scénario brisé, reflétant et réagissant à la rupture de la société algérienne dans les 

années 1990. Cette division n'est pas seulement une question d'apparence, mais aussi 

profondément politique. Comme Jean-François Lyotard le décrit dans la condition 

postmoderne: « Un scénario cassé est un moyen de s'opposer à de grandes contes 

globales »46 

. En rejetant l'ordre standard de la narration, Akouche décompose également les 

discours dominants qui ont influencé l'histoire reconnue de l'Algérie. Cette division est 

initialement montrée par une rafale de temps. Le livre se déplace en continu entre 

divers moments: les premières années du narrateur, le conflit des années 1990 et l'ère 

de la colonisation comme on se souvient. Cet arrangement de temps fragmenté montre 

le défi de relier les événements traumatisants dans un scénario clair.  « En traversant le 

ciel français, j’ai soudain peur. Peur de qui ? De Vercingétorix ? De Clovis ? De 

Charles Martel ? De Napoléon ? De Pétain ? De Charles De Gaulle ? De la 

Marseillaise? Peur de mon géniteur qui vivait à paris loin de nous ? »47   Cette 

contemplation illumine la méthode d'Akouche, qui reflète la tragédie partagée du 

groupe algérien.  

1.2 L’alternance des voix : polyphonie contre discours monolithiques : 

La deuxième stratégie narrative déployée par Akouche est l'alternance de voix 

narratives et la construction d'un roman polyphonique. En permettant à différents 

personnages avec diverses croyances et un classement social de parler, l'écrivain remet 

en question directement les récits résolus qui contrôlaient la conversation publique en 

                                                             
46 Jean-François, Lyotard, La condition postmoderne, Paris, Minuit ,1979. 
47 Karim, Akouche, La Religion de ma mère,Tizi-ouzou,Frantz Fanon ,2017 ,p.37 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

50 
 

Algérie. Cette multiplication des perspectives narratives trouve un écho dans la théorie 

Bakhtinienne48 du roman qui considère que le roman comme une diversité social qui 

offre les moyens nécessaires pour représenter tous les univers et les thèmes. Cette 

théorie permet de montrer que  la religion de ma mère  n'est pas la voix unique de 

l'auteur. Au contraire, c'est un espace où plusieurs voix, discours et points de vue 

s'entrecroisent et dialoguent, souvent sans qu'aucun ne domine vraiment les autres. 

C'est comme si chaque personnage avait sa propre vérité, sa propre façon de voir le 

monde et de s'exprimer, et que le roman les laissait toutes s'exprimer librement. 

Le roman d'Akouche met en scène un dialogue constant entre le j narrateur et sa mère. 

Cette relation est fondamentale car elle représente la rencontre entre deux générations 

et deux visions du monde: 

 Le narrateur incarne une génération plus jeune, éduquée dans un système 

postindépendance, confrontée à la modernité et aux conflits identitaires qui en 

découlent. Sa voix porte les questionnements, les doutes et parfois la révolte 

d'une jeunesse algérienne en quête de repères. 

 La mère est la gardienne d'une culture berbère ancestrale qui précède à la fois 

la colonisation française et l'arabisation postindépendance. Sa voix n'est pas 

simplement celle d'un personnage secondaire mais constitue un contrepoint 

essentiel à celle du narrateur. Elle s'exprime à travers des proverbes, des contes, 

des chansons traditionnelles, des pratiques quotidiennes qui forment ce 

qu'Akouche appelle poétiquement "la religion de ma mère" - une spiritualité 

syncrétique et pragmatique, enracinée dans les traditions berbères ; « parfois 

elle dit des poèmes. C’est curieux, elle ne les a jamais consignés. Elle les sait 

par cœur »49 

  

                                                             
48 Michail Bakhtine, Esthétique et Théorie du roman, Paris, Gallimard, 1987 
49Ibidem, p.22 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

51 
 

1.2.1 Entre fiction et témoignage : La vérité par la littérature  

La Religion de ma mère fluctue souvent entre le mythe et les preuves, formant une 

zone d'incertitude qui renforce ironiquement l'authenticité du sujet. Ce flou général 

n'est pas par hasard; Il a relevé le défi de l'articulation des aspects indicibles de la 

violence. 

Dans cette section nous avons été amené à dire que Dans La religion de ma mère, 

Akouche brouille volontairement les lignes  entre : 

A. Le récit autobiographique (vécu personnel de l'auteur et l’anagramme du 

Karim qui donne Mirak le personnage principal) 

B. Le témoignage historique (faits  de la guerre civile) 

C. La fiction littéraire (personnages en situations imaginaires qui reflète la réalité 

d’une période en Algérie) 

Le lecteur ne sait jamais avec certitude si ce qu'il lit relève de l'expérience vécue par 

l'auteur ou de l'invention romanesque. Cette incertitude constitue la zone 

d'indétermination. 

« Celui qui dit Je  n’est pas l’auteur ».50Cette phrase fonctionne comme un pacte de 

lecture ambivalent. Akouche Nie expliciter l'identité entre narrateur et auteur mais 

utiliser un narrateur (Mirak) dont le prénom est l'anagramme du sien (Karim).Cette 

contradiction apparente n'est pas un hasard, elle est constitutive de la zone 

d'indétermination. 

Dans son ouvrage de 1960 L'Élève et la Leçon, Malek Haddad établit ce constat en 

affirmant : « Nous avons mille soucis à nommer. Nous manquons de mots pour 

exprimer notre état d’âme. Peut-être la littérature est-elle notre seule chance de 

pouvoir exprimer l’inexprimable »51. À la façon de Haddad, Akouche soulève à son 

tour le problème de l’incapacité du langage à dire la souffrance dans un roman qui, 

                                                             
50 Ibidem, pages liminaires. 
51 Haddad, Malek., l’Elève et la leçon, Paris, Jilliard, 1960. 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

52 
 

comme son propre récit, se fait le véhicule d’une vérité peut-être plus puissante que 

celle d’un témoignage brut.  

2 L’Humour et l’irone comme arme littéraire contre la fatalité : 

2.1 Le rire comme résistance face à l’oppression : 

 

La particularité de l’écriture d’Akouche se déploie notamment dans la capacité qu’elle 

a de mobiliser l’humour et l’ironie, détournés en tant que stratagèmes de résistance. 

Cette doxa n’est certes pas nouvelle dans la littérature maghrébine, elle est inscrite 

dans une longue tradition populaire de subversion par le rire, héritée des figures 

légendaires, Djoha 52 , ces personnages rusés qui, en recourant à la malice, tentent de 

déjouer l’autorité, de dénoncer l’injustifiable valorisée par des moqueurs tenus des 

rituels. Au cœur de la déroute insupportable du réel algérien contemporain, cette 

tradition change le regard tant qu’elle porte l’humour comme pratique savante, comme 

moyen de survivre psychiquement. C’est par le rire qu’on endurcit parfois la dignité 

face aux dérisoires formes de la violence, avant de s’en servir, pour rire ensemble de 

ce qui est insupportable. Ainsi inscrite dans cette lignée familiale, Akouche entend 

s’emparer de cette ironie comme une arme littéraire dès la première page du roman, 

pour en faire un instrument justement capable de briser les discours officiels et la 

pensée du pouvoir, de sceller les abus de langage et de démocratie, tout en offrant des 

espaces mentaux où l’on se sente libre face aux corps soumis à l’exhibition prégnante 

de la même violence. Le rire, ici, fait l’objet de stratégies culturelles de résistance, une 

manière de recréer symboliquement du pouvoir en permettant aux opprimés de 

reprendre leur destin par le biais du rire, même si ce dernier parodique ne doit son 

salut qu’à sa résistance à l’inéluctable tragique de l’aujourd’hui. 

Nous avons observé que L'ironie du narrateur dans son univers permet de créer une 

distance critique avec les événements traumatisants, offrant au lecteur et aux 

personnages un espace de respiration dans l'étouffement de la violence. Cette distance 

                                                             
52Figure connu dans l’aire culturelle Arabo-Berbère 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

53 
 

n'est pas un déni de la réalité, mais plutôt une stratégie de survie psychologique : « Je 

prépare le couscous, je surveille la marmite. »53. 

Cette réponse, donnée lorsqu'on lui reproche de prier dans la mauvaise direction, 

illustre sa manière de concilier spiritualité et pragmatisme, en refusant les carcans 

imposés. 

De plus, en nous appuyant sur nos lectures antérieures, nous avons établi une relation 

d'intertextualité entre Kateb Yacine, qui se servait d'un humour acerbe pour dénoncer 

les anomalies du système colonial dans Nedjma54, en utilisant une ironie mordante qui 

permettait d'aborder l'indicible et de critiquer sans risque de censure, et Karim 

Akouche, qui s'inscrit dans cette tradition tout en l'adaptant au contexte moderne de 

l'Algérie d'après l'indépendance. 

2.2 La satire sociale dénoncée par le grotesque  

 

Dans l’art de la satire sociale, Akouche se montre à son aise en jouant sur le registre du 

grotesque pour pointer les aberrations d’une société algérienne contemporaine qui peut 

parfois sembler désespérée. C’est à peu près ce qu’avait pris soin de faire Rachid 

Mimouni dans Le Fleuve détourné  55quand il proposait une esthétique de 

l’exagération caricaturale pour dénoncer les jouissances du pouvoir postindépendance. 

Mimouni, à l’instar d’Akouche, fait bien du grotesque un instrument de la 

démystification politique afin de révéler par l’absurde les contradictions d’une société 

en crise. 

La satire religieuse représente l'un des éléments les plus audacieux de l'œuvre 

d'Akouche. Sans critiquer la foi elle-même, l'auteur met en lumière l'exploitation 

politique de la religion ainsi que la déchéance de certains leaders spirituels. Cette 

perspective satirique sur la religion s'inscrit dans la tradition de Voltaire, tout en tenant 

compte des particularités du contexte maghrébin. La force de la satire d'Akouche 

réside dans sa capacité à allier une observation sociologique précise à une exagération 

                                                             
53La religion de ma mère , p.36 
54 Kateb,Yacine , Nedjma , Paris , Seuil , 1956 
55 Rachid, Mimouni, Fleuve Détourné, Paris, Pocket, 1993 
 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

54 
 

humoristique. Cette fusion engendre un effet de familiarité chez le lecteur, qui se 

retrouve face à une réalité connue mais distordue par le prisme satirique.  

Enfin, la satire sociale chez Akouche joue un rôle cathartique essentiel. En offrant au 

lecteur l’opportunité de rire des défauts de sa société, elle atténue une tension sociale 

qui pourrait autrement se manifester de manière plus violente. Cette dimension 

cathartique de la satire a été étudiée par de nombreux théoriciens, démontrant 

comment le rire social peut agir comme une valve de sécurité dans des sociétés en 

crise. 

2.2.1 L’ironie comme déconstruction des discours dominants  

 

D’abord, au-delà de son rôle défensif, l'ironie chez Akouche joue un rôle essentiel et 

critique : elle permet de déconstruire les discours dominants, qu'ils appartiennent aux 

domaines religieux, politique ou culturel. Grâce à cette ironie, l'auteur met en lumière 

les contradictions, les hypocrisies et les absurdités de ces discours prétendument 

cohérents et légitimes.  

Cette fonction déconstructrice de l'ironie s'applique particulièrement au discours 

religieux intégriste. Akouche ne s'attaque pas directement à la religion, car cela serait 

risqué et inefficace, mais il emploie l'ironie pour exposer les abus de certaines 

interprétations religieuses. Il démontre comment des principes supposément spirituels 

peuvent être détournés à des fins de contrôle politique et social.  

Cette approche ironique vis-à-vis de la religion fait écho à celle adoptée par Tahar Ben 

Jelloun dans des ouvrages comme   La Nuit sacrée56, où l'auteur recourt à l'ironie pour 

questionner les traditions religieuses sans les critiquer ouvertement. Cette stratégie 

indirecte s'avère essentielle dans un contexte où une critique directe de la religion 

pourrait être reçue comme une agression. 

2.2.2 Mélange des registres et subversion des codes  

 

La langue de l’Akouche de La religion de ma mère se caractérise par une liberté de ton 

extraordinaire mêlant les registres le plus familier et le plus soutenu, le plus vulgaire et 

                                                             
56  Tahar Ben Djelloun ,  La Nuit Sacrée , Paris, Seuil, 1985. 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

55 
 

le plus lyrique. Cette hétérogène formule linguistique renvoie à la complexité de 

l’identité algérienne contemporaine tiraillée entre les diverses influences culturelles, 

parmi lesquelles l’arabe et le berbère. Le narrateur fait alterner les évocations lyriques 

de son enfance kabyle : « Mon frère, ma sœur et moi, troisgringalets, les doigts 

agrippant la couverture effilochée, les orteils engourdis, attendions son retour»57 entre 

des expressions plus crues : «Maintenant que je n’ai plus ma mère, il n’y a pas 

d’innocents, tout le monde est coupable  »58. 

Le mélange des langues (français, arabe, berbère) fait également partie de cette 

esthétique de l’hybridation qui ne reconnait plus aux catégories étanches. Akouche 

parsemait son texte d’expressions arabes comme (   Allah, Allah yahdik , Haram ) et 

des mots berbères ou kabyles comme : (axxam, aman) qui ancrent l’énonciation du 

récit dans cette culture d’origine tout en s’exprimant en français dans la sphère 

moderne. Ce devenir pluriel de la langue devient richesse plus qu’handicap, permettant 

de comprendre que l’identité algérienne ne saurait se réduire à une essence unique 

mais devait plus être amenée à être pensée dans sa diversité constitutive. 

3 Quête de liberté et d’authenticité  

L'écriture d'Akouche manifeste une quête constante d'authenticité qui passe par le 

refus des langues de bois et des discours convenus. Cette recherche d'une parole vraie 

s'oppose aux discours figés de l'idéologie et de la tradition, créant un espace de liberté 

où la subjectivité peut s'exprimer sans contrainte. L'auteur privilégie un langage direct 

et sans fard qui tranche avec les euphémismes habituels du discours politique et 

religieux officiel. Cette authenticité se manifeste particulièrement dans sa dénonciation 

acerbe de la manipulation politique et sociale : « Consomme, peuple égaré ! Tant que 

les puits de pétrole sont pleins, dépense et tais-toi ! »59. Cette injonction ironique 

révèle avec une lucidité implacable les mécanismes de contrôle social par la 

consommation et le silence imposé. L'impératif « tais-toi » résonne comme l'antithèse 

                                                             
57 Karim, Akouche, La religion de ma mère, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017, p.16 
58 Idem, p.20 
59 Idem, p.145 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

56 
 

même de la démarche littéraire d'Akouche, qui fait de la prise de parole un acte de 

résistance fondamental. 

La spontanéité apparente du style, avec ses ruptures de ton et ses digressions, traduit 

cette volonté de rester au plus près de l'expérience vécue. Le narrateur peut ainsi 

passer sans transition d'une méditation grave à une observation triviale, reproduisant 

fidèlement le fonctionnement chaotique de la conscience et de la mémoire. Ces 

brusques changements de registre, loin d'être des négligences stylistiques, constituent 

une technique narrative délibérée qui mime l'instabilité psychologique du sujet 

traumatisé. Akouche refuse l'artifice d'une écriture trop lissée qui pourrait édulcorer la 

violence de l'expérience vécue. Cette esthétique de l'immédiateté, caractérisée par des 

phrases souvent courtes et heurtées, participe pleinement de l'authenticité du 

témoignage et établit une proximité troublante avec le lecteur. 

3.1 Transmission mémorielle : écrire pour ne pas oublier, mais aussi pour 

guérir  

Le roman est aussi un acte de mémoire, une tentative de préserver les souvenirs d'une 

époque révolue et de transmettre les leçons du passé. Le narrateur Mirak  affirme : 

« Je ne suis d’aucune religion. Je suis de la religion de ma mère. »60  Cette déclaration 

affirme une identité fondée sur l'amour, la tolérance et la sagesse maternelle, en 

opposition aux dogmes rigides et aux violences perpétrées au nom de la religion. 

De plus, dans la conjoncture d’une société algérienne marquée par les effrois de la 

guerre civile et par les tentatives de déni du passé, l’auteur fait de son roman un acte 

de résistance à l’amnésie collective ; cette résistance est d’autant plus nécessaire que 

l’État algérien a organisé de manière systématique l’oubli des années de terreur, 

prohibant les témoignages, censurant les enquêtes journalistiques, et muselant les 

associations de victimes. Dans un espaces mémoriel de désastre, l’écriture littéraire est 

une des seules sphères où peut à la fois se dire une parole libre sur l’actualité parce 

                                                             
60Ibidem, p.36 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

57 
 

qu’aucun jugement ne vient encore s’exercer sur elle, juge et partie, un autre, 

prisonnier, de la terreur conçue par l’État. 

Cette démarche de témoignage ne se limite pas à une volonté archivistique ; elle 

s’inscrit dans une dynamique de reconstruction identitaire et sociale plus complexe. 

Karim Akouche n’enregistre pas seulement les faits ; il traite de l’ensemble des 

éléments précis des mécanismes profonds ayant permis la naissance de la douleur 

identitaire collective, l’émergence de l’explosion violente, questionnant les manières 

dont la société algérienne d’après-indépendance avait été vouée à l’échec. Sa 

proposition n’est pas seulement celle d’une chronique descriptive mais touche l’ordre 

anthropologique et philosophique pour rendre visibles les structures mentales et les 

configurations sociales à l’origine du conflit, lorsque le narrateur disait : « L’Algérie a 

perdu son âme. La Kabylie son cœur »61 cristallise donc une douleur collective et 

identitaire. Mais à travers cette souffrance, le narrateur va entreprendre un travail de 

reconstruction par le biais de la dénonciation. 

Dans cet espace s’établit une médiation entre mémoire individuelle et mémoire 

collective, entre traumatisme personnel et guérison communautaire. Or, cette 

indispensable fonction médiatrice se révèle d’autant plus nécessaire dans une société 

où les traumatismes individuels n’ayant jamais été socialisés, chaque famille 

enfermant dans le secret de l’intimité ses morts et ses blessures. Ici, le roman permet 

l’élévation de l’individualité de l’expérience à la généalogie du récit partageable 

permettant l’établissement des conditions pour un acte de reconnaissance collectif des 

souffrances subies. En choisissant de dire ce qui doit être dit, Akouche parie que la 

littérature peut devenir un instrument de thérapie collective salvatrice destinée autant à 

préserver la mémoire que produire le deuil. Mémoire et thérapie sont ici 

indissociables, le roman La religion de ma mère devenant ainsi un texte exemplaire de 

la littérature du témoignage contemporaine dont la visée d’écrire rimerait 

indissolublement avec un projet de reconstruction sociale et psychique tout comme 

                                                             
61Ibidem, p.21 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

58 
 

l’illustre cette citation du corpus : « écrire c’est coudre ses blessures avec la pointe de 

son stylo »62 

 

Conclusion 

Le chapitre met en lumière comment l'écriture de Karim Akouche dans La 

religion de ma mère se mue en un véritable laboratoire de résistance face aux 

violences multiformes qui ont marqué la société algérienne. Loin de se contenter d'une 

simple chronique des traumatismes, le roman s'impose comme un acte littéraire 

profondément politique et éthique, où les choix esthétiques deviennent des stratégies 

de survie et de reconstruction. 

Les stratégies narratives déployées par Akouche révèlent une conscience aiguë 

des enjeux de représentation. La fragmentation narrative, miroir du chaos social , ne 

constitue pas uniquement un procédé stylistique mais une réponse formelle à 

l'éclatement identitaire de la société algérienne contemporaine. En brisant la linéarité 

du récit, l'auteur brise également les discours monolithiques qui ont longtemps dominé 

l'espace public algérien. La polyphonie des voix, particulièrement incarnée par le 

dialogue constant entre le narrateur et sa mère, offre un contrepoint essentiel aux récits 

officiels, restaurant la légitimité des identités plurielles et des mémoires marginalisées. 

La zone d'indétermination savamment entretenue entre fiction et témoignage s'avère 

être l'une des innovations les plus remarquables de l'œuvre. Cette ambiguïté assumée 

ne constitue pas une faiblesse mais une force, permettant d'accéder à une vérité 

littéraire peut-être plus profonde que celle du simple témoignage factuel. 

De plus, l'humour et l'ironie, héritiers d'une longue tradition populaire 

maghrébine, se révèlent être des armes littéraires d'une redoutable efficacité. En 

s'inscrivant dans la lignée des figures légendaires comme Djoha , Akouche fait du rire 

un instrument de subversion et de résistance psychologique. Cette dimension satirique, 

loin d'édulcorer la gravité des enjeux, permet au contraire de créer les conditions d'une 

parole libre, capable de déconstruire les discours dominants sans risquer la censure 

                                                             
62ibidem, page liminaire 



Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience 

 

59 
 

directe. Le grotesque devient ainsi un révélateur impitoyable des aberrations sociales 

et politiques. La créativité linguistique d'Akouche, caractérisée par le mélange des 

registres et des langues, traduit fidèlement la complexité de l'identité algérienne 

contemporaine. Cette hybridation assumée transforme ce qui pourrait être perçu 

comme un handicap en une richesse expressive, démontrant que l'authenticité ne réside 

pas dans la pureté linguistique mais dans la capacité à dire sa vérité avec les moyens 

du bord. L'écriture devient alors un acte de liberté qui refuse les langages convenus et 

les euphémismes officiels. 

Enfin, la dimension mémorielle de l'œuvre révèle sa portée la plus profonde. 

Dans une société marquée par l'amnésie organisée et le déni institutionnel, La religion 

de ma mère constitue un acte de résistance à l'oubli. Mais cette démarche testimoniale 

dépasse la simple volonté archivistique pour s'inscrire dans une dynamique de 

reconstruction identitaire et de thérapie collective. En établissant une médiation entre 

mémoire individuelle et mémoire collective, le roman participe à un processus de 

cicatrisation des blessures historiques. 

En conclusion, La religion de ma mère se dresse comme un témoignage littéraire 

essentiel de la capacité de l'écriture à transformer la douleur en un chemin vers la 

reconstruction. Ce roman nous invite à réfléchir sur la manière dont l'art peut non 

seulement représenter la souffrance, mais aussi agir comme catalyseur de guérison 

collective et de réinvention identitaire face aux traumatismes du passé. 



 

 
 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conclusion 

générale 

 

 

 

 

 



Conclusion générale 

 

61 
 

Conclusion générale 

 

Ce travail de recherche consacré à La Religion de ma mère de Karim Akouche 

s’est donné pour objectif d’interroger les formes et les fonctions de l’écriture de la 

violence dans le contexte algérien postcolonial. Nous avons cherché à comprendre 

comment la violence, omniprésente dans le récit, se décline sous différentes formes— 

physique, symbolique, idéologique — et comment l’auteur a transcrit, la transforme, 

voire la dépasse, par un projet littéraire engagé et poétique. 

Dans un premier chapitre, notre démarche a été de replacer l’œuvre dans son 

contexte historique, politique et culturel, afin de mettre en évidence la violence 

historique subie par la société kabyle. À travers l’analyse des épisodes marqués par la 

guerre, la colonisation, puis la montée de l’islamisme radical, nous avons montré que 

cette violence structure le roman comme une mémoire collective fragmentée. L’étude 

des personnages, notamment celui de Mirak, a révélé comment l’auteur construit des 

figures marquées par le traumatisme, à la fois témoins et victimes d’une histoire 

violente. Ce premier axe, fondé sur une approche historico-contextuelle et textuelle, 

nous a permis d’éclairer la manière dont Akouche donne une voix aux douleurs tues, 

et comment l’écriture devient un acte de réactivation de la mémoire blessée. 

Dans un second temps, nous avons opté pour une approche sociologique et 

anthropologique, en nous appuyant sur les concepts de Pierre Bourdieu, afin 

d’analyser la violence symbolique. Ce chapitre a mis en lumière l’intériorisation des 

rapports de domination, notamment à travers les normes religieuses, culturelles et 

patriarcales. Le corps, et en particulier le corps féminin, est apparu comme le lieu 

d’expression silencieuse de cette violence intériorisée. Par une analyse fine du 

langage, des silences et des tensions dans les relations sociales et familiales, nous 

avons montré comment Akouche dévoile les mécanismes invisibles des omissions. La 

démarche ici a consisté à croiser les outils de la critique littéraire avec ceux des 

sciences sociales, pour mieux comprendre l’emprise de la violence sur les individus, y 

compris à travers leurs croyances et leurs comportements. 



Conclusion générale 

 

62 
 

Enfin, dans un troisième chapitre, nous avons analysé l’écriture elle-même 

comme acte de résistance, de réinvention identitaire et de résilience. Loin de se limiter 

à une dénonciation, Karim Akouche élabore une poétique du refus, fondée sur l’ironie, 

la satire, la subversion linguistique et la polyphonie narrative. Ce chapitre a mobilisé 

une démarche sémiotique et narratologique : nous avons étudié les procédés 

stylistiques, les ruptures de ton, les glissements d’énonciation, et la richesse lexicale 

pour montrer comment l’auteur transforme la langue en un instrument de libération. 

L’écriture devient alors un contre-pouvoir : elle défait les récits imposés, ouvre un 

espace de subjectivité, et propose un imaginaire de l’émancipation. 

Ainsi, à travers l’articulation de ces trois démarches — contextuelle, 

sociocritique et stylistique — nous avons tenté de répondre à notre problématique : 

comment l’écriture de la violence, dans La Religion de ma mère, dépasse la simple 

représentation pour devenir un mode de résistance et de réinvention. Le roman 

d’Akouche témoigne de l’horreur, certes, mais surtout il propose une élaboration 

littéraire qui transforme la souffrance en parole, et la mémoire en projet. 

Il convient néanmoins de souligner certaines limites de ce travail : nous 

n’avons pas exploré en détail la réception de l’œuvre dans la diaspora kabyle ou dans 

le monde francophone, ni comparé ce texte à d’autres romans postcoloniaux ou 

diasporiques contemporains. De plus, une analyse centrée sur la dimension 

linguistique (alternance des registres, emploi des langues berbère, arabe et française) 

pourrait enrichir la compréhension du rôle subversif de l’écriture. 

Pour prolonger cette réflexion, plusieurs pistes se dessinent : une étude 

comparative avec d’autres auteurs issus de contextes postcoloniaux (par exemple 

Maïssa Bey, Rachid Boudjedra ou Waberi) permettrait de mettre en évidence des 

formes partagées de résistance littéraire. Par ailleurs, le rôle central de la mère dans le 

récit, à la fois mémoire vivante, pilier affectif et résistante silencieuse, mérite une 

attention particulière dans une perspective féministe et anthropologique. Enfin, il 

serait pertinent d’interroger la portée politique de l’œuvre, notamment sa capacité à 



Conclusion générale 

 

63 
 

Nourrir un débat sur la réconciliation nationale, le pardon ou la transmission  

intergénérationnelle. 

En définitive, La Religion de ma mère apparaît comme une œuvre littéraire 

profondément engagée, où l’écriture de la violence devient une écriture contre la 

violence. À travers une langue inventive, un regard lucide mais plein d’humanité, et 

un refus des silences imposés, Karim Akouche fait de la littérature un lieu de 

mémoire, de combat, et d’espoir. 

 



 

 

Références 

bibliographiques 

 

 

 

 

 



Références bibliographiques 

65 
 

Références bibliographiques 

 

Corpus 

 

Akouche ,Karim .La Religion de mamère.Tizi-Ouzou:FrantzFanon,2017. 

Œuvres littéraires citées 

 

Ben Jelloun, Tahar. La nuit sacrée. Paris : Seuil, 1985. 

Haddad,Malek. L’élève et la leçon.Paris:RenéJulliard, 1960.  

Mimouni, Rachid. Le fleuve détourné. Paris : Pocket, 1993. 

Yacine ,Kateb .Nedjma. Paris: Seuil, 1956. 

 

Ouvrages théoriques et critiques 

 

Achour Christiane & Rezzoug  Simeone. Convergences critiques: Introduction à la 

lecture littéraire. Alger : ENAG, 1985. 

Bakhtine, Mikhaïl. Esthétique et théorie du roman (1929–1975). Trad. française. Paris 

: Gallimard. 

Barthes, Roland. Le degré zéro de l’écriture. Paris : Seuil, 1953. 

Barthes, Roland. « L’écriture de l’événement », in Communications : Prise de parole. 

Paris : Seuil, 1968. 

Bourdieu, Pierre. La domination masculine. Paris : Seuil, 1998. 

Bourdieu, Pierre. Raisons pratiques : Sur la théorie de l'action. Paris : Éditions de 

l’EHESS, 1994. 

Bourdieu, Pierre. Sens pratique. Paris : Minuit, 1980. 

Genette, Gérard. Figures III. Paris : Seuil, 1972. 

Héritier, Françoise. Les deux sœurs et leur mère. Paris : Odile Jacob, 1994. 

Khatibi, Abdelkébir. Romans et récits : Poétique de l’aimance. Paris : Éditions de la 

Différence, 2008. 

Kristeva, Julia. Pouvoirs de l’horreur : Essai sur l’abjection. Paris : Seuil, 1980. 



Références bibliographiques 

66 
 

Lyotard, Jean-François. La condition postmoderne. Paris : Minuit, 1979. 

Sayad, Abdelmalek. La double absence : Des illusions de l’émigré aux souffrances de 

l’immigré. Paris : Seuil, 1999. 

Dictionnaires et encyclopédies 

Dictionnaire encyclopédique Larousse. Paris : Larousse, 2001. 

Dictionnaire des genres et notions littéraires. Paris : Nathan, 1997. 

Eterstein, Claude (Idir.). Dictionnaire de la littérature française de A à Z. Paris : 

Hatier, 1985. 

Thèses et mémoires consultés 

Aounallah, Soumia. “L’écriture de la violence et la violence de l’écriture dans Les 

Agneaux du Seigneur de Yasmina Khadra.“ Mémoire de Master, Université de Batna, 

2011. 

Hadjer, Boudour & Saoula, Aïcha. “L’écriture de la violence dans le roman Surtout ne 

te retourne pas de Maïssa Bey.Mémoire de Master, Université de Guelma, 2019. 



 

 

Résumé  

 

Ce mémoire explore l’écriture de la violence dans la littérature algérienne francophone 

contemporaine à travers l’analyse du roman La Religion de ma mère de Karim Akouche. L’étude met 

en lumière comment l’auteur utilise une écriture hybride, mêlant récit picaresque, prose poétique et 

satire politique, pour représenter les multiples formes de violence – historique, sociale, religieuse et 

identitaire – qui ont marqué l’Algérie, notamment durant les années 1990. L’écriture devient ici un 

acte de résistance et de résilience, transformant la souffrance collective en parole libératrice et 

poétique. Le travail s’articule autour de trois axes : la mise en scène de la violence historique et 

idéologique, la représentation de la violence symbolique dans les relations familiales et identitaires, et 

enfin l’écriture comme lieu de libération et de reconstruction identitaire. Ce mémoire montre que le 

roman d’Akouche dépasse le simple témoignage pour devenir un espace où la littérature permet de 

nommer le trauma, de dénoncer les oppressions et d’inventer une langue nouvelle pour faire entendre 

la voix des sans-voix. 

Mots clés :Violence - Littérature algérienne francophone - Résistance - Identité - Écriture poétique 

 

Abstract 

 

This thesis explores the writing of violence in contemporary French-speaking Algerian 

literature through an analysis of Karim Akouche's novel, La Religion de ma mère (The Religion of My 

Mother). The study highlights how the author uses a hybrid writing style, blending picaresque 

narrative, poetic prose, and political satire, to represent the multiple forms of violence—historical, 

social, religious, and identity-based—that marked Algeria, particularly during the 1990s. It is about 

resistance and resilience, transforming collective suffering into liberating and poetic language. The 

work is structured around three axes: the staging of historical and ideological violence, the 

representation of symbolic violence in family and identity-based relationships, and finally, writing as a 

place of liberation and identity reconstruction. This thesis shows that Akouche's novel goes beyond 

simple testimony to become a space where literature allows us to name trauma, denounce oppression 

and invent a new language to make the voices of the voiceless heard. 

 

Keywords :Violence - Francophone Algerian literature - Resistance – Identity - Poetic writing 


	Table de matières
	Remerciements
	Dédicaces
	Introduction générale
	Chapitre I : écrire la violence historique et idéologique
	1. La brutalité et les traumatismes collectifs
	1.1. Représentation de la violence terroriste
	1.1.1. La mémoire des années noires à travers la violence verbale : Une lecture de « L’image »
	1.1.2. La narration
	1.1.3. Le vocabulaire
	1.1.3.1. Un registre familier et parfois cru
	1.1.3.2. Des termes liés à la culture algérienne, notamment kabyle



	2. L’esthétique du choc et de l’effroi
	2.1. La mémoire du colonialisme et les tensions issus de la décolonisation
	2.2. Un héritage conflictuel mis en récit
	2.2.1. Le titre
	2.2.2. L’image maternelle


	3. L’entrechoc entre la modernité et la tradition
	3.1. La matrice traditionnelle et ses manifestations
	3.1.1. Une spiritualité syncrétique
	3.1.2. La langue et l’oralité
	3.1.3. L’image de la fontaine

	3.2. Analyse des tensions entre tradition et modernité dans l’œuvre de Karim Akouche
	3.2.1. L’islamisme politique : rupture spirituelle et culturelle
	3.2.2. L’urbanisation et l’exode rural : effacement des lieux et des pratiques
	3.2.3. La globalisation culturelle : aliénation technologique et crise des valeurs


	Chapitre II :  Dire la violence symbolique
	Préambule
	1. Définition et portée de la violence symbolique selon Bourdieu : domination culturelle et religieuse intériorisée
	1.1. La violence symbolique : un concept sociologique pour penser les dominations invisibles
	1.2. Les spécificités de la violence symbolique en contexte algérien postcolonial
	1.3. La langue comme vecteur privilégié de violence symbolique
	1.4. Le corps comme lieu d'inscription de la violence symbolique

	2. L’Aliénation identitaire
	2.1. Les mécanismes d'intériorisation de la soumission : langage, silence, culpabilité — ce que l'écriture révèle :
	2.1.1. Les manifestations corporelles de la violence symbolique : corps contrôlés, corps rebelles


	Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience
	Préambule (1)
	1 Stratégies narratives pour représenter la violence
	1.1 La fragmentation narrative comme miroir du chaos social :
	1.2 L’alternance des voix : polyphonie contre discours monolithiques :
	1.2.1 Entre fiction et témoignage : La vérité par la littérature


	2 L’Humour et l’irone comme arme littéraire contre la fatalité :
	2.1 Le rire comme résistance face à l’oppression :
	2.2 La satire sociale dénoncée par le grotesque
	2.2.1 L’ironie comme déconstruction des discours dominants
	2.2.2 Mélange des registres et subversion des codes


	3 Quête de liberté et d’authenticité
	3.1 Transmission mémorielle : écrire pour ne pas oublier, mais aussi pour guérir

	Conclusion
	Conclusion générale
	Références bibliographiques

