République Algérienne Démocratique et Populaire
Ministére de L'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique

() Al Al
B’

Tasdawit n Bgayet
Université de Béjaia

UNIVERSITE ABDERRAHMANE MIRA DE BEJAIA
) FACULTE DES LETTRES ET LANGUES
DEPARTEMENT LANGUE ET LITTERATURE FRANCAISE

THEME

L’ECRITURE DE LA VIOLENCE DANS LA RELIGION
DE MA MERE DE KARIM AKOUCHE.

Meémoire de fin de cycle
En vue de I’obtention du diplome de Master

Option : Littérature et civilisation

Présenté par : Encadré par :
Mr / KHOUAS Abdelghani Dr / F.Mokhtari

Le jury :

Président :Dr.Kaci
Directeur :Dr.Mokhtari
Examinateur : Dr.Sidane

Année universitaire : 2024-2025




REMERCIEMENTS

Permettez-moi d'exprimer ma gratitude la plus sincére d
toutes les personnes qui ont contribué da la réalisation de ce
mémoire. Un merci tout particulier d mon exceptionnelle
directrice de recherche, Madame MOKHTARI, pour son
encadrement précieux, ses conseils avisés et sa patience
inébranlable qui ont été essentiels d la réussite de ce travail.
Je tiens également d remercier du fond du coeur ma famille
et mes amis pour leur soutien indéfectible et leurs
encouragements constants, sans lesquels cette aventure
n'aurait pas été la méme. Enfin, ma reconnaissance s'adresse
aux professeurs qui ont pris le temps d'examiner

attentivement mon memoire.



Dédicaces
In guise de reconnaissance envers ceux qui m'ont
encouragé a effectuer ce travail d analyse, je dédie ce
memoire :

A mes trés chers parents qui ont contribué ma réussite,
par leurs amours, leurs soutiens, pour leurs sacrifices et
leurs précieux conseils, pour toute leur assistance et leur

présence dans ma vie.

A mes sceurs, « Amina », « Stham »,« Lamia spour toute
la complicité et Lentente qui nous unis, pour leurs soutien
indéfectible et leurs aide tout au long de ce travail.
Enfin, a tous les amis que jai rencontrés sur ma route et qui
ont parcouru ce chemin avec moi, vous avez contribué au

développement et au jaillissement de la personne que je suis

devenu aujourd hui.



Table de matieres

Remerciements

Dédicaces

TADIE A8 MALIETES ... .veiviecieeeie ettt e st e e be e s teesabeesbeesaeesaaeebeessseenseesseessseeseesseesnsaans 3
e T o =] o 0 ) SR 3
DT L ToF Vol 1 S UTRPRPSRUSPIN 3
INtrOAUCTION GENBIAIE ..ottt st e et e e s beesaeeeteesaaeenseenseenneeenns 7

Chapitre | : écrire la violence historique et idéologique

1. La brutalité et les traumatismes CONECTITS.........oviiiiriiiiiiee e 11
1.1. Représentation de la VIOIENCE tEITONISLE .......ccvviiiiiiiieciie e 12
1.1.1. La mémoire des années noires a travers la violence verbale: Une lecture de
L D 111 TSI T PP P PP PPUPPPUPPPP
1.1.2. L NMAITALION ..ttt ettt st sae e st e b e sbt e st e et e e st e eteennees 15
1.1.3. L8 VOCADUIAIIE ...ttt naees 18
2. L’esthétique du choc et de Ieffrol .....uvviiiciiiiiiiieic e s 20
2.1. La mémoire du colonialisme et les tensions issus de la décolonisation ............cccccevvvervieennen. 21
2.2. Un héritage confliCtUEl MIS 8N TECIT .....ccviieiiee e e 22
2.2.1. (I 11 PSPPSR 22
2.2.2. L image MaterNElle ... .ceeiviuvieiiiiiieee it st esre e e e e s e e s srre e s essaae e e e snrnee s snnees 23
3. L’entrechoc entre la modernité et 1a tradition...........cccveeeiiivereiiiiieeesicieee e ssree e esre e e s seeree e e sereee s 24
3.1 La matrice traditionnelle et ses Manifestations ..........ocvevverrieerienieeieene e 25
3.1.1. Une SPiritualite SYNCIELIQUE.......ccveeeieieecieee ettt e e 26
3.1.2. La 1angue et Poralité .........oeeiiiiiiiiiiiee ettt et st 27
3.1.3. L’image de 1a fONtaine ........ceeeiiiiiiiiiiiiee e 28
3.2. Analyse des tensions entre tradition et modernité dans 1’ceuvre de Karim Akouche............. 29
3.2.1. L’islamisme politique : rupture spirituelle et culturelle...........cccoooveeiiiiieiiiiiieeenee. 29
3.2.2. L’urbanisation et I’exode rural : effacement des lieux et des pratiques...........cccee.n..... 30
3.2.3. La globalisation culturelle : aliénation technologique et crise des valeurs ................... 30

Chapitre Il : Dire la violence symbolique
== U 0] 01U ] RSP 34

1. Définition et portée de la violence symbolique selon Bourdieu : domination culturelle et
TEIIGIEUSE INEEITOMISER . ..veeieeeeietie ettt ettt ettt e st e et e et e s ateebeesseeenseeseesseeenseesaeesnseenseessnesnseens 36

1.1 La violence symbolique : un concept sociologique pour penser les dominations invisibles .. 36

1.2. Les spécificités de la violence symbolique en contexte algérien postcolonial ...................... 38



1.3. La langue comme vecteur privilégié de violence symbolique.........c..coceveriieniniineencneene. 39
1.4. Le corps comme lieu d'inscription de la violence symbolique ............cccceerieriienecniicnnieeen. 40
P AN 1<) 1T 18 10 s T 16 (311 17211 (USRS 41

2.1. Les mécanismes d'intériorisation de la soumission : langage, silence, culpabilité — ce que

P ECTIEUIE TEVEIE oottt et e e st e e ta e e e be e e sabeeesabeeetaeesbesennreeeteeas 43
2.1.1. Les manifestations corporelles de la violence symbolique : corps contrélés, corps
FEDBIIES e e e e e s e e e e e be e e e eetbb e e e et raeeeeataeeeeabbaeeeantraeaeanns 44

Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

PrEAMDUIE ...ttt sttt st b et ea e bt eat e b e et e sbe et e sbeenbeeneentas 48
1  Stratégies narratives pour repréSenter la VIOIEBNCE .........ccueeeveeiiieriierie e 49
1.1 La fragmentation narrative comme miroir du chaos Social & ...........coceeveeriiriieenieniieeieeen, 49
1.2 L’alternance des voix : polyphonie contre discours monolithiques : ..........ccecevveeveeniiennens 49
1.2.1 Entre fiction et témoignage : La Vérité par la littérature ..........cccoeeveeviveceeieecieeeeen, 51

2 L’Humour et I’irone comme arme littéraire contre la fatalit€ ..........coccvvevivviveieiniiieneiiee e, 52
2.1 Le rire comme résistance face a I’OppreSSion :......ueievveveeeeiiiiiereiriieeeesiireeesreeeesssnreesssnnnens 52
2.2 La satire sociale dénoncée par 1€ groteSUUE..........eevveeeveerreereeeee ettt 53
2.2.1 L’ironie comme déconstruction des discours dominants ............cccuveeeeeeerinvcivineeeeeeenns 54
2.2.2 Mélange des registres et SUDVErsion des COUES.......cccueercueierieeecie e 54

3 Quéte de liberté et d’aUthENTICILE ......eeeiiiiiiiiiiiiiieee e et e e e et e e e e e e esbrreeeeeeeeeeenrraeeeeaeeens 55
3.1 Transmission mémorielle : écrire pour ne pas oublier, mais aussi pour gueérir...................... 56
1070 3 Tod 11157 o] o FO OO OU ST SRPRION 58
(010 0 (W 1T Y o o [=] 0 T=T - L= PSR 61

REfErences DIDHOGIAPNIGUES..........ccveeeiieecee ettt e e e stb e e s te e e sabeeeaveesabeeesntaeesnraeans 65



-

Introduction

Générale

~




Introduction générale

« Ecrire, ¢’est hurler sans bruit. » Cette formule de Marguerite Duras traduit
puissamment ce que devient I’écriture lorsqu’elle se confronte a 1’expérience de la
violence. Face a I’indicible — guerre, oppression, injustice —, 1’acte littéraire devient
non seulement un témoignage, mais aussi un espace de résistance, de dénonciation et
parfois de réinvention de soi. Dans les littératures du Maghreb d’expression francaise,
marquées par ’histoire coloniale, les conflits identitaires et la censure politique, cette

écriture de la violence s’impose comme un mode d’expression privilégié.

L’expression « violence de I’écriture » ne désigne pas simplement des récits qui
traitent de violences physiques ou sociales, mais bien une forme littéraire spécifique,
née de la nécessité de représenter I’horreur, le traumatisme ou 1’oppression, lorsque
Les mots ordinaires semblent insuffisants. Cette écriture se distingue par son style
heurté, son langage cru ou fragmenté, son refus des normes classiques de narration.
Elle cherche moins a embellir le réel qu’a en exprimer la brutalité nue. En cela, elle
devient un outil de rupture, qui bouscule a la fois le lecteur et les conventions

esthetiques.

Cette litterature porte en elle les stigmates des multiples déchirements qui ont
jalonné I'histoire algérienne : violence coloniale et anticoloniale, répression politique
postindépendance, montée de l'intégrisme religieux, autoritarisme étatique. Elle
témoigne également des tensions identitaires profondes qui traversent la société
algérienne, tiraillée entre arabité et berbérité, tradition et modernité, islam et laicité,
orient et occident. Les écrivains algériens francophones ont ainsi développé une
esthétique singuliére, ou l'expérience de la violence se traduit par une recherche
formelle innovante : fragmentation narrative reflétant I'éclatement social, hybridation
culturelle traduisant les conflits identitaires, usage de I'ironie et du grotesque comme
armes de subversion face aux idéologies dominantes. Cette littérature se fait I'écho des
traumatismes collectifs tout en proposant des espaces de résilience et de reconstruction

identitaire.

C'est cet épisode littéraire riche et complexe qui nous a inspiré pour choisir
Karim Akouche poete, romancier et chroniquer algérien d’origine kabyle né en 1978 a

Ain El Hammam, en Algérie. Emigré au Québec, il se définit comme un artiste libre,



Introduction générale

critique envers tous les dogmatismes. Son ceuvre méle oralité, ironie, culture berbére et
engagement citoyen, dont le roman La Religion de ma meéreQui s’inscrit dans le

registre picaresque constitue une contribution significative a cette tradition littéraire.

Publié en 2017, son roman La Religion de ma mére s’inspire librement de sa
propre enfance dans une Kabylie marquée par la peur, les traditions patriarcales et les
violences politiques des années 1990. Le narrateur, Kabyle, raconte son parcours
initiatique depuis sa naissance dans un village reculé jusqu’a sa fuite vers un ailleurs
possible. L’ceuvre adopte une forme hybride, mélant récit picaresque, prose poétique,
satire politique et témoignage autobiographique. La violence y est omniprésente : elle

est religieuse, sociale, culturelle, mais aussi intime.

Dans le roman La Religion de ma mere, Karim Akouche adopte une écriture
hybride et subversive qui permet non seulement de représenter les multiples formes de
violence subies dans la société algérienne, mais aussi de transformer cette violence en
un acte de libération individuelle et collective. L hypotheése est donc que I’écriture
devient un lieu de résistance, de résilience et de reconstruction identitaire, ou le

personnage principal, Mirak, incarne a la fois la victime, le témoin et le poéte insurgé.

Le choix d’étudier La Religion de ma meére de Karim Akouche est di a la force
de son écriture, qui ne cherche pas a lisser la douleur, mais au contraire a la dire, a la
crier, a I’exprimer dans toute sa complexité. Ce roman m’a interpellé par la maniére
dont il évoque la violence — sociale, religieuse, identitaire — sans détour, et surtout par
la fagon dont 1’auteur transforme cette violence en parole libre et poétique. Et puis en
tant que lecteur, je me suis senti concerné par ces questions : que peut faire la
littérature face a la souffrance ? Est-il possible d’écrire pour guérir ? Pour résister ?
Etudier cette ceuvre me permet aussi de mieux comprendre un pan de I’histoire
algérienne, mais surtout de voir comment un écrivain peut inventer une langue pour se

reconstruire et faire entendre la voix des sans-voix.

Des lors, nous pouvons nous interroger : Comment Karim Akouche mobilise-t-il
[’écriture romanesque pour représenter et dépasser la violence subie, et faire de son

ceuvre Un acte de résistance et de résilience ?



Introduction générale

Pour répondre a cette question, nous adopterons une démarche en trois chapitres :

Ecrire la violence historique et idéologique : nous étudierons comment 1’auteur
met en scéne la violence historique, idéologique et religieuse qui faconne la
société algérienne.

Dire la violence symbolique : dans ce chapitre nous verrons comment ce genre
de violence est présent dans la religion de ma mere a travers les relations
familiales et les questions identitaires qui parcourent le roman.

L’écriture comme un acte de résistance et de résilience : enfin, nous verrons
comment, a travers une écriture satirique, lyrique et subversive, Karim Akouche

transforme la souffrance en matiére littéraire, et 1’écriture en licu de libération.



-

-

Chapitre |
Ecrire la violence

historigue et idéologique

~

/




Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

1. La brutalité et les traumatismes collectifs

Dans La Religion de ma mere Karim Akouche utilise la voix de son narrateur
Mirak pour exposer avec une lucidité déchirante les traumatismes profonds qui ont
fagonné l'identité algérienne moderne. Le roman ne se contente pas de relater des
événements historiques, mais incarne la souffrance collective a travers un destin
individuel, transformant ainsi l'abstraction historique en vécu humain palpable comme
le souligne cette citation dans le roman : « L ‘histoire n’est pas [’allié des vaincus. Elle

est la concubine des puissants »*

Mirak, en revenant dans son village natal en Kabylie, devient le témoin et le
porte-parole d'une communauté meurtrie. Son regard est celui d'un homme déchiré
entre son attachement a sa terre d'origine et I'horreur des violences qui l'ont
transformée. A travers ses yeux, le lecteur découvre comment le tissu social algérien a
été systématiquement dechiré, d'abord par la colonisation frangaise puis par les
affrontements idéologiques sanglants des années 1990. L’auteur dépeint avec
précision comment la violence est devenue le mode d'expression politique privilégié
dans I'Algérie contemporaine. La brutalité coloniale, caractérisée par I'expropriation
des terres, la répression des soulévements et la négation culturelle, a établi un
précedent historique ou la force prime sur le dialogue. Cette tradition de violence s'est
perpétuee apres l'indépendance, culminant dans la décennie noire ou les massacres, les

assassinats d'intellectuels et la terreur quotidienne ont remplacé le débat démocratique.

Dans La Religion de ma mere I'écriture d'Akouche transcende la simple narration
pour devenir un véritable acte thérapeutique face aux blessures historiques de
I'Algérie. Par sa plume qui ne recule devant aucune vérité douloureuse, l'auteur
s'engage dans un processus essentiel de nomination du trauma. Ce geste littéraire
signale la douleur pour constituer une premiére étape vers la guérison. Lorsque le
narrateur décrit la répression des forces de 1’ordre vis-a-vis des algériens, les corps

mutilés, ou encore la dépossession identitaire qui laisse son esprit sans repéres, il

1 Karim Akouche La Religion de ma meére, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017 .p.19.

11



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

arrache ces réalités au domaine de l'indicible ou elles restaient enfermées, les ramenant

ainsi dans I'espace du dicible.

Sa poétique de la douleur, loin d'étre une esthétisation gratuite de la souffrance,
fonctionne comme un langage alternatif permettant d'exprimer ce que le discours
rationnel peine a saisir : I'expérience viscérale du traumatisme collectif atravers les

métaphores puissantes et les images saisissantes qui jalonnent son texte.

1.1. Représentation de la violence terroriste

Dans son ceuvre caractérisée par ce que Gary Lang? qualifie de style mitraillette,
Karim ne se contente pas de manipuler sa plume comme une simple extension de sa
pensée, mais la transforme en une veritable arme qui décharge sans relache une prose
incisive et percutante. Cette écriture « mitrailleuse » d’aprés Gary Lang ne fait pas que
décrire la violence terroriste qui a déchiré I'Algeérie; maiselle I'incarne dans sa structure

méme, dans son rythme effréné, dans ses phrases qui claguent comme des rafales.

Un exemple marquant de cette approche se trouve dans le passage ou le

narrateur, Mirak, décrit 'omniprésence de la religion dans la société algérienne :

« Le mot Allah est devenu la devise algérienne. Il est partout : dans toutes les bouches,
dans toutes les tétes, sur tous les murs, dans tous les disques, tous les téléphones, tous les
livres, les assemblées, les écoles, les gares, les bordels. On le met a toutes les sauces. On le

déverse dans tous les tagines. On le mélange a toutes les épices. »°

Ce passage illustre comment Akouche utilise une prose dense et répétitive pour
refléter l'infiltration de la religion dans tous les aspects de la vie quotidienne,
soulignant ainsi la maniere dont le discours religieux peut étre instrumentalisé pour

justifier la violence et le contréle social.

La force de cette écriture réside dans son habileté a dépasser le simple
témoignage factuel ou le récit journalistique. A travers un lexique soigneusement

choisi et puissamment évocateur, l'auteur génere des images qui transcendent la page

2 Gary, Klang ,La Religion de ma mére, Postface.
3 1bidem, p. 48

12



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

pour s'imprimer dans l'imaginaire collectif des lecteurs. Cette capacité a créer des
"tableaux vivants" se manifeste de maniére saisissante dans l'interrogation poignante :
« maintenant qu'on t'a coupé les ailes, qu'on t'a enfermée dans une cage que reste-t-il de

liberté ? »*.

La métaphore de l'oiseau mutilé et captif condense en quelques mots toute la
violence d'un systéme répressif qui ne se contente pas d'emprisonner les corps mais
s'attaque a I'essence méme de I'étre. Ce ne sont plus de simples mots qui relatent une
période tragique, mais des tableaux vivants qui invitent le lecteur a devenir témoin, a
ressentir viscéralement Il'atmosphere suffocante de la terreur. L'image de la cage
évoque I'enfermement physique tandis que les "ailes coupées™ suggéerent la mutilation
de I'espoir et des aspirations, créant ainsi un double prison - corporelle et spirituelle -

qui résonne bien au-dela du contexte immédiat du récit.

1.1.1. La mémoire des années noires a travers la violence verbale : Une
lecture de « L’image »

Dans cette perspective d'analyse, nous nous intéressons particulierement a la maniére
dont l'auteur élabore des images de la brutalité pour traduire littérairement la violence
historique et idéologique. Notre approche vise a démontrer que ces représentations de
la cruauté constituent bien plus qu'une simple transcription descriptive des évenements
. elles fonctionnent comme des réveélateurs des logiques profondes, notre auteur
évoque la persistance du traumatisme lié a la décennie noire en Algérie a travers la

violence verbale d’un personnage :

« La violence verbale de frangin me replonge dans les années noires, lorsque le sang coulait
chaque jour. Les intégristes massacraient. Les journalistes étaient devenus des
nécrologues. »°

Cette citation met en lumiere la maniere dont on ne la parole peut raviver les souvenirs
douloureux de la guerre civile algérienne, période marquée par une violence extréme
et une insécurité quotidienne, ou méme le métier de journaliste se confondait avec

celui de chroniqueur de la mort.

4 Ibidem ,p.41
5 Ibidem, p.60

13



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

Dés le depart de la citation, Le narrateur fait un parallele frappant entre la « violence
verbale» du personnage appelé et I'horreur des « années noires » de I'Algérie. Ce
rapprochement laisse entendre que méme les mots, lorsqu'ils sont teintés de haine ou
de violence, peuvent revivre les traumatismes collectifs qui sont profondément ancrés
dans la mémoire. La violence ne se limite pas a la violence physique, mais elle peut
également étre psychologique et linguistique, pouvant ramener les victimes dans leurs

souvenirs les plus durs.

A cette période cruelle en Algérie le sang coulait chaque jour, la phrase évoque avec
une extréme simplicité la destruction de I'norreur pendant cette période. Le verbe «
couler » lié au sang donne l'impression d'un pays littéralement en épuisement, saigné
par ses propres enfants. La référence a cette fréquence « chaque jour » refléte la nature

systématique et quotidienne de cette violence, devenue une routine terrifiante.

L'image la plus forte est peut-étre la derniére partie de la citation : « Les journalistes
étaient devenus des nécrologues ». Cette métaphore modifie complétement la maniere
dont on percoit le métier de journaliste. En tant que témoins de la vie sociale dans
toutes ses dimensions, les journalistes ont eté contraints de faire la liste et de décrire
les déces. Le mot « nécrologues » clinique et technique est en opposition avec ce

qu'aurait da étre leur mission informative variée.

Nous postulons que la force de Karim Akouche réside dans sa capacité a forger des
images littéraires qui non seulement restituent mais amplifient la violence historique
vecue par I'Algérie. Notre approche vise a montrer comment l'auteur instrumentalise
délibérément ses procédés narratifs pour faire de I'écriture un triple geste : testimonial
(dire), dénonciateur (déclarer) et contestataire (défier). Cette démarche trouve son
ancrage théorique dans la réflexion de Roland Barthes sur "I'écriture de I'événement"
qui souligne « « A cette écriture de la violence, il ne manque méme pas un code, de quelque
fagon qu’on décide d’en rendre compte, tactique ou psychanalytique, la violence implique un
langage de violence, c’est-a-dire des signes (opération ou pulsions) répétés, combinés en

figures. »®

6 Roland, Barthes « L’écriture de I'événement», In Communications : prise de parole, 1968, p.110

14



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

Cette citation de Roland Barthes met en lumiere un aspect fondamental de la violence :
elle ne se manifeste pas seulement par des actes, mais aussi par un langage. Il suggére
ici que la violence posséde sa propre « écriture », ¢’est-a-dire un systéme de signes, de
codes, qui permet de la reconnaitre, de 1’analyser, voire de la reproduire dans les
récits :

Dans cette phrase, Roland Barthes affirme que la violence n’est pas dépourvue de
structure ni de sens, bien au contraire : elle suit un code, une forme d’organisation
signifiante. 1l ne s'agit pas simplement d’un chaos d’actes brutaux, mais d’un systéme
codé, que I'on peut interpréter de différentes manieres, selon la grille de lecture choisie
: tactique (comme une stratégie sociale ou politique) ou psychanalytique (comme une

manifestation de pulsions inconscientes).

1.1.2. La narration

Le monologue intérieur de Mirak constitue un dispositif narratif particulierement
efficace dans la diégese’de Karim Akouche. Cette technique ne se contente pas
simplement de resserrer le récit ; elle en devient le cceur battant, I'épicentre émotionnel
qui pulse au rythme des traumatismes vécus pendant la période terroriste : « Les fous

d’Allah ’ont descendu et [’ont condamné a trois cents coups de fouet »®

Cette expression dénonce clairement les protéger la liberté de penser et de s’exprimer,
et a separer foi sincere et violence idéologique, dérives du fanatisme religieux. En
qualifiant les agresseurs de « fous d’Allah», I’auteur critique 1’utilisation de la religion
pour justifier la haine et la violence. L’alliance du mot « fous » avec « Allah » n’est
pas une critique de 1’islam en soi, mais bien une dénonciation de ceux qui détournent

la religion pour imposer leur loi par la terreur.

La condamnation a trois cents coups de fouet symbolise une justice brutale, sans pitié,
qui punit non pas des crimes réels de mais souvent des idées, des comportements ou
des paroles considérés comme blasphématoires. Cette phrase fait donc écho a des

situations réelles dans certaines régions du monde, ou des intellectuels, des artistes ou

7 Narratologie, Etude du récit,'univers fictif dans lequel se déroule une histoire.
8 Karim Akouche, La religion de ma mére, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017, p.63

15



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

des citoyens sont persécutés au nom de la religion. Elle invite a réfléchir aux dangers
du fanatisme, a la nécessité protéger la liberté de penser et de s’exprimer, et a séparer

foi sincére et violence idéologique.

On y trouve des passages ancrés dans le présent du narrateur, mais également de
nombreux retours en arriére vers son enfance en Kabylie. Cette construction non-
linéaire crée un effet de contraste entre la brutalité et I’innocence : « Les temps ont
changé, les histoires aussi. Je me suis trompé : les gendarmes ne sauvent pas les enfants. Ils
ont débarqué un printemps dans notre montagne, et ils ont tué plus de cent trente jeunes
innocents »°

Cette citation exprime une profonde désillusion face a la réalité violente du monde. Le
narrateur, autrefois convaincu que les gendarmes incarnaient la protection et la justice,
découvre avec horreur qu’ils peuvent devenir les agents de la mort. Il reconnait son
erreur de jugement et révéle une rupture brutale entre 1’image rassurante de 1’autorité
et sa véritable action sur le terrain. Le contraste entre 1’idée que "les gendarmes
sauvent les enfants” et la réalité du massacre de plus de cent trente jeunes innocents
souligne la perte de I’innocence, la fin des récits idéalisés de ’enfance, et le choc
d’une prise de conscience douloureuse. Le cadre évoqué — une montagne au printemps
— renforce encore I’intensité dramatique, car il associe un lieu et une saison
généralement percus comme paisibles & un événement tragique. A travers cette phrase,
I’auteur dénonce une violence institutionnelle brutale, qui détruit non seulement des

vies humaines, mais aussi la confiance et les repéres moraux d’un peuple.

L’auteur fait recours également a la fragmentation narrative qui constitue une
caractéristique fondamentale de son style pour dépeindre la violence terroriste.

«Je n’ai pas le choix. J'opine un barbu s’est agenouillé. La caboche coiffé d’une chéchia, il
débite des sourates; On enterre dans la langue des autres, pas dans la langue de ma
mere »10

Cette expression traduit un sentiment profond de contrainte, d’aliénation culturelle et
de perte d’identité. Le narrateur commence par affirmer qu’il n’a pas le choix, ce qui

montre qu’il subit une situation qu’il ne comprend pas ou n’accepte pas totalement. Il

9Ibidem, p.14
10]pidem p.86

16



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

décrit un rituel religieux effectué¢ par un homme barbu, vétu d’une chéchia, qui récite
des sourates du Coran : cette scene souligne le poids des traditions religieuses et
culturelles imposées. Pourtant, le narrateur ne semble pas s’y reconnaitre pleinement,
ce qui se révele de maniere poignante dans la derniére phrase : « On enterre dans la
langue des autres, pas dans la langue de ma mére. »*'Cette phrase exprime la douleur
d’une séparation entre soi et ses racines. Etre enterré dans une langue étrangére revient
a etre privé de sa véritable identité, celle transmise par la mere, symbole d’origine,
d’amour et de langue maternelle. Il s’agit ici d’un exil intérieur, d’une mise a distance
brutale de la culture d’origine, imposée par des choix politiques, religieux ou sociaux.
La citation met donc en lumiere le conflit entre tradition imposée et attachement
intime a une culture personnelle, tout en dénoncant la violence symbolique que
représente le fait de devoir mourir — et méme étre enterré — dans une langue qui n’est

pas la sienne.

Selon Genette le niveau narratif d’un narrateur se définit comme suit : « Tout événement
raconté par un récit est un niveau diégetique immédiatement supérieur a celui ou se situe
’acte narratif producteur de ce récit. »'

Le narrateur extra diégétique correspond aux moments ou le narrateur adulte raconte
depuis une position extérieure aux événements terroristes. Cette voix narrative n'est
pas elle-méme objet d'un récit et raconte depuis une distance temporelle et parfois
émotionnelle. Cette position permet a Akouche de livrer une analyse plus distanciée de
la violence terroriste, avec un regard critique et réflexif sur les événements
traumatiques. Ce niveau extra diégétique offre une perspective panoramique sur les
effets collectifs du terrorisme en Algérie : comme le démontre ce passage : « Chacun sa
these. Les uns accusaient les islamistes. Les autres les militaires. Les uns prenaient les tueurs
pour des détraqués. Les autres les tenaient pour responsables. Qui tué qui ? Qui manipulait
qui ? Qui gouvernait qui ? Le pays était divisé. Polarisé. Terrassé. Ensanglanté »3

le narrateur met en évidence la confusion, la division et la violence qui régnent dans un
pays plongé dans le chaos. Chacun élabore sa propre interprétation des événements,

accusant tour a tour les islamistes ou les militaires, sans qu’aucune vérité claire ne

11]pidem, p.86
12 GENETTE, Gérard. Figures IlI. Editions de Seuil : Paris, 1972.p.238
13 Karim Akouche La religion de ma mére, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017, p.60

17



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

puisse émerger. Les jugements se multiplient, les responsabilités s'entremélent, et
personne ne semble réellement savoir qui est victime, qui est bourreau, qui agit ou qui
manipule. Les questions « Qui tuait qui ? Qui manipulait qui ? Qui gouvernait qui ? »
traduisent une perte totale de repéres et une méfiance généralisée envers toutes les
figures d’autorité. Ce questionnement répété souligne 1’instabilité d’une situation ou
tout est inversé, ou les rdles sont brouillés, et ou la vérite elle-méme devient
insaisissable. Le pays apparait alors comme profondément fracturé, « divisé, polarisé,
terrassé, ensanglanté » : ces mots forts, placés a la fin, marquent ’ampleur du désastre.
IIs traduisent non seulement une crise politique, mais aussi une souffrance collective,
une nation déchirée par des violences internes, incapable de se reconstruire tant que la

Verité reste ensevelie sous les discours.

Nous observons également que le style de I’auteur poursuit le processusde
I’écriture blanche, un concept forgé par Roland Barthes dans le degré zéro de 1’écriture
qui le définit comme suit : « elle se place au milieu de ces cris et de ces jugements, sans
participer a aucun d’eux» *c'est-a-dire une écriture qui veut atteindre un langage qui se
veut transparent, neutre et dépouillé de toute marque d'affectivité ou d'appartenance
sociale , Cette perspective d’analyse est tiré de ce passage suivant : « Je suis dépossédé,

Désintégré ,Avant j étais quelqu’un , Maintenant je suis quelque chose »*°

Le passage de la personne (quelqu'un) a l'objet (quelque chose) s'ouvre sans que le
langage marque cette transgression fondamentale. La neutralité du vocabulaire permet
cette glissade ontologique sans résistance linguistique. Cette transparence prétendue du

langage sert ainsi a légitimer I'inacceptable en le rendant invisible.
1.1.3. Le vocabulaire

Dans le cadre de notre analyse du roman, nous avons observé que le vocabulaire joue
un role central dans la manic¢re dont 1’auteur dépeint la violence terroriste en Algérie.
Loin d’étre neutre, la langue utilisée est percutante, expressive et parfois brutale. Elle

agit comme un véritable lanceur d’alerte, attirant I’attention du lecteur sur 1’horreur

14Barthes, Roland. Le degré zéro de 'écriture, Paris, Seuil, 1953, p.56
15Karim Akouche La religion de ma meére, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, p.212

18



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

des événements décrits et sur la souffrance collective qu’ils provoquent. Ce
vocabulaire se caractérise par une forte charge émotionnelle, des images marquantes,
ainsi qu’un registre souvent familier ou cru, qui renforce le réalisme du récit. A partir
de cette observation, notre objectif est de montrer comment 1’auteur utilise ce langage
direct et engagé pour dénoncer les crimes commis, éveiller la conscience du lecteur et
faire de son roman un espace de témoignage et de mémoire. Nous verrons en quoi ce
choix lexical, loin d’€étre anodin, participe a une stratégie d’écriture engagée qui donne

une portée politique et humaine au texte.

1.1.3.1. Un registre familier et parfois cru

Un ton familier et parfois 0sé : Le narrateur emploie un langage courant et n'hésite pas
a recourir a des termes familiers, voire grossiers, pour exprimer sa fureur, son
abattement et sa vision désenchantée de la société algéerienne. Ceci aide a instaurer un
climat d'urgence et de véracité. Ce qu’on a constaté dans le passage suivant :

« Je suis pres de Dieu.Je veux qu’il ressente ma peine. Cela fait un
jour qu’on m’a ravi ma mére. Lui indifférent, caché dans taniere
céleste, il médite. Chacun ses soucis lui s’ en fout »16

1.1.3.2. Des termes liés a la culture algérienne, notamment kabyle

Malgré le fait que le roman soit rédigé en francais, il abonde en termes et phrasés tirés
de la culture algérienne, spécifiquement kabyle. Cela souligne l'attachement identitaire
du narrateur et de sa mere. Ces expressions peuvent se référer a la famille, aux

coutumes, a la religion populaire, ou encore a divers aspects de la vie courante.

16 Karim Akouche, op.cit, p.21
19



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

« Comme dit le proverbe.,axxamyerya ,meqqgar ad nessezmu ( Notre maison

est en feu ,autant s’y chauffer) »'

le passage met en lumiere I’'importance des références culturelles algériennes,
notamment kabyles, dans un roman pourtant écrit en frangais. Le recours a des
expressions dans la langue maternelle, comme le proverbe « axxam yerya, meqqar ad
nessesmu » (Notre maison est en feu, autant s’y chauffer), permet de préserver une
identité culturelle forte au sein d’un texte francophone. Cette phrase, a la fois imagée
et empreinte de sagesse populaire, illustre une forme de résignation lucide face au
chaos : puisque la situation est déja catastrophique, autant en tirer ce qu’on peut, méme
si cela parait absurde ou cynique. Elle traduit aussi une certaine philosophie populaire,
teintée d’humour noir, face aux malheurs du quotidien. L’intégration de cette langue et
de ces références culturelles dans le récit souligne ’attachement du narrateur a ses
racines et a la transmission maternelle, tout en créant un contraste entre la langue du
colon (le frangais) et la langue de I’intimité et de 1’appartenance. En insérant ce type
de proverbe, I’auteur rappelle que, malgré la douleur, I’humour, la sagesse et la
mémoire collective demeurent vivants dans la culture algérienne, méme dans les pires
circonstances. Ce mélange linguistique donne également au texte une voix singuliére

et authentique, qui parle autant au cceur qu’a 1’esprit.

2. L’esthétique du choc et de I’effroi

Comme nous 1’avons déja présenté, notre corpus reléve du récit tragi-comique
dans lequel 1’écrivain algérien a travers le parcours du personnage principale se
déchaine pour mettre en avant-garde le theme de la violence.
« Il ouvre la portiere arriere. Effarouché, le macaque se ramasse sur
lui-méme. Le militaire souléve la laisse. L’animal bondit et lui greffe
le visage. En voyant le sang couler sur son treillis, le bidasse tire a
bout pourtant sur la béte et le tue » 8

Le passage étudié fonctionne comme une allégorie de la période

caractérisée par I'émergence d'un cycle de violence, ou le terrorisme et la

YIbidem, p.104
18]pidem, p.135

20



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

répression étatique s'alimentent mutuellement dans une spirale destructrice.
Cette représentation métaphorique permet d'appréhender les mécanismes
complexes de cette dynamique mortifére.

La figure du macaque incarne symboliqguement les tensions sociales et
politiques longtemps réprimées qui, aprés une période de gestation
souterraine, explosent brutalement a la surface. Cette métaphore suggére
I'existence de forces primitives et instinctives qui échappent au contréle
rationnel, traduisant ainsi la nature imprévisible et soudaine des éruptions

de violence terroriste.

2.1. La mémoire du colonialisme et les tensions issus de la décolonisation

Le roman ne se limite pas a la dénonciation du terrorisme contemporain ; il s’inscrit
également dans une mémoire plus ancienne, marquée par les blessures profondes
laissées par la colonisation francaise et les tensions identitaires qui en ont découlé. A
travers les souvenirs, les jugements et les paroles des personnages, I’auteur évoque le
poids historique du colonialisme et les divisions internes qu’il a engendrées au sein de
la société algérienne. Cette mémoire douloureuse resurgit dans les discours, nourrie
par un sentiment de dépossession culturelle, de mépris social et d’injustice historique.
Le passage suivant illustre cette tension en quelques mots puissants : « L’Algérie a

perdu son dme. La Kabylie son ceur. Ma meére est ignorante. Les arabes [’'ont dit. Les

francais [’ont écrit. »*°

Karim Akouche a travers cette pensée évogue un sentiment de dépossession identitaire
qui peut faire référence a plusieurs moments traumatiques de I'histoire algérienne.
Pendant la colonisation francaise, I'Algérie a subi une politique d'assimilation
culturelle visant a effacer les spécificités locales. Aprés l'indépendance, cette perte
peut aussi faire référence aux déchirements internes, notamment pendant la guerre
civile des années 1990. "La Kabylie son cceur" souligne la place particuliére de la
région berbérophone dans l'identité algérienne. La Kabylie a joué un rdle majeur dans
la résistance anticoloniale, mais a également connu des tensions avec le pouvoir

central aprés l'indépendance, notamment autour de la reconnaissance de l'identité et de

19 [bidem, p.21
21



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

la langue amazighe (berbére). Le régime postcolonial a longtemps promu une vision

arabo-islamique de I'identité nationale, marginalisant les composantes berbéres.

« Ma mére est ignorante. Les arabes I'ont dit. Les francais I'ont écrit » révele la double
stigmatisation subie par les populations autochtones, particulierement les femmes.
D'une part, le colonisateur francais a construit un discours sur « lI'indigéne ignorant »
pour justifier sa mission civilisatrice. D'autre part, aprés l'indépendance, certaines
élites arabophones ont perpétué des préjugés similaires envers les populations rurales
et berbérophones. La religion de ma meére critique a la fois I'héritage colonial et
certaines orientations de I'Etat-nation postcolonial, suggérant que la décolonisation n'a
pas entierement résolu les questions identitaires et a parfois reproduit certaines

logiques d'exclusions.

2.2. Un héritage conflictuel mis en reécit

Le titre que nous avons choisi « Un héritage conflictuel mis en récit » trouve un écho direct ce
que nous tenterons d’expliquer, en effet, il rend compte d’un passé a la fois lourd et complexe,
transmis de génération en génération, et constamment remis en question par les
bouleversements sociaux et politiques. L’ceuvre explore les tensions entre 1’identité berbére et
algérienne, les traditions ancestrales et la modernité, ainsi que les conséquences de
I’émigration, autant d’éléments qui composent un héritage marqué par le conflit,
I’arrachement et la recherche de sens. La citation « L ’exil est un fleuve en crue. Il charrie
dans ses vagues la mémoire des enfants »? illustre cette idée en comparant 1’exil a un
phénomene incontrélable qui emporte non seulement les individus, mais aussi leur histoire,
leur culture et les blessures de leurs aineés. En inscrivant cette mémoire douloureuse dans la
narration, 1’auteur transforme ce vécu conflictuel en matiére littéraire, faisant de son ceuvre un

espace ou s’¢labore une réflexion sur la transmission, 1’identité et la survie culturelle.

2.2.1. Le titre

Le titre d’une ceuvre, selon Gérard Genette dans Seuils, remplit plusieurs fonctions : il
désigne, résume, attire ’attention et oriente la lecture. Dans le cas du roman La

Religion de ma mére, le titre remplit parfaitement ce réle en suggérant dés I’abord une

20]pidem,p.12
22



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

tension identitaire et spirituelle. Il ne s’agit pas simplement de la religion au sens
doctrinal, mais d’un rapport intime, affectif et personnel au sacré. Le terme « religion
» renvoie ici a une foi transmise par la mere, qui ne correspond pas nécessairement a
I’islam 1nstitutionnel ou officiel, mais plutét a une spiritualité enracinée dans les
traditions populaires, marquée par le syncrétisme, la culture berbére et les pratiques
ancestrales. Cette « religion » devient alors un héritage affectif et culturel, opposé aux
dogmes religieux rigides imposés par certains courants islamistes. Le titre met donc en
place une dualité entre une foi vécue au féminin, dans 1’espace domestique et intime,
et une religion autoritaire, masculine et publique. En ce sens, il prépare le lecteur a un

récit traversé par des conflits de valeurs, de mémoires et d’identités.

2.2.2. L’image maternelle

Le narrateur dépeint sa mere comme gardienne d'une tradition berbére syncrétique ou
cohabitent des éléments préislamiques et musulmans. Cette dualité crée un héritage
conflictuel.

« Elle n’était pas religieuse, ma mere. Elle se disait musulmane, en
realité elle se comportait comme une paienne /...] Ma meére priait
avec ses gestes. C’est avec ses mots qu’elle célébrait [’esprit des
ancétres. Sa Mecque, c’était sa terre. Ses prophétes c’étaient ses
enfants » %1

Dans cette partie de notre analyse, la citation révele la richesse symbolique de la figure
maternelle dans le roman, qui dépasse largement le simple cadre familial pour devenir
le cceur vivant d’un héritage culturel profond. La mére n’est pas religieuse au sens
orthodoxe du terme, mais incarne une forme de spiritualité intuitive, enracinée dans la
terre, les gestes du quotidien, et la mémoire des ancétres. Lorsqu’il affirme que « sa
Mecque, c’était sa terre » et que « ses prophétes, ¢’étaient ses enfants », le narrateur
oppose une foi imposée, codifiée et lointaine a une croyance intime, vivante, et
profondément liée a I’expérience du réel. La mére devient ainsi une figure sacrée a sa
maniere, une sorte de prétresse domestique dont les pratiques renvoient autant au sacré

ancestral berbére qu’a une forme libre de I’islam populaire. En disant qu’elle « priait

2]bidem, pp. 35-36
23



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

avec ses gestes » et « célébrait ’esprit des ancétres », le texte donne a voir une
religiosité incarnée, corporelle, enracinée dans la culture et le quotidien, bien loin des
dogmes figés. La portée symbolique de cette image est forte : la mére représente la
mémoire collective d’un peuple opprimé, 1’équilibre fragile entre tradition et survie, et
un mode de transmission spirituel basé sur I’amour, 1’oralité et la terre. Elle est aussi,
en creux, une forme de résistance silencieuse face aux formes autoritaires de la
religion imposée par les institutions ou les extrémismes. Cette représentation fait d’elle
la gardienne d’une sagesse ancienne, ou la foi n’est pas une obéissance mais un lien
vivant avec les ancétres, la nature et les siens. Le narrateur lui rend ainsi un hommage
bouleversant, tout en dénoncant l'effacement progressif de ce monde spirituel et

maternel sous la pression des violences modernes.

3. L’entrechoc entre la modernité et la tradition

Dans cette perspective, le narrateur lui-méme incarne ce dilemme, tiraillé entre son
attachement aux traditions et son désir d'émancipation. Son parcours d'exil vers le
Québec amplifie ce sentiment de déchirement culturel, ajoutant une nouvelle strate a
cet entrechoc entre tradition et modernité. Et cette vision est percue dans le passage
suivant :

« Ce pays n’est pas le mien. Il est pour le froid. Il est pour les solitaires. Il est pour la
souffrance »%

Notre approche se concentre sur le sentiment d’exil, d’isolement et de décalage
culturel que ressent le narrateur dans son pays d’accueil, le Canada. Quand il déclare
que « ce pays n’est pas le mien », il montre clairement un rejet, ou du moins une
certaine distance émotionnelle, envers ce nouveau territoire. Le Canada, ici décrit
comme un endroit de froid, de solitude et de souffrance, ne se limite pas a une simple
réalité géographique ou climatique : il devient un symbole de 1’exil, de la déchirure et
de I’inadaptation. Le froid évoque non seulement le climat physique, mais aussi une
forme de froideur humaine, d’indifférence, voire d’inhospitalité que I’étranger peut

ressentir. La solitude représente la perte des repéres culturels, des liens familiaux et

22 Ibidem, p.11
24



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

Sociaux qui constituent 1’identité. Quant a la souffrance, elle est celle de 1’exilé qui
doit naviguer dans un monde qui ne le reconnait pas, ou il ne retrouve ni sa langue, ni
sa terre, ni ses croyances. Cette citation met donc en lumiére la douleur de
I’immigration, non pas comme un simple déplacement, mais comme une Véritable
déchirure identitaire, et elle renforce I’idée que ’exil n’est pas toujours synonyme de

libération, mais peut aussi €tre un autre lieu d’aliénation.

3.1. La matrice traditionnelle et ses manifestations

Dans La Religion de ma mere, Karim Akouche propose bien plus qu’un récit
autobiographique : il construit un véritable hommage a la figure maternelle en tant que
matrice identitaire, culturelle et spirituelle. La mére y est bien plus qu’un simple
personnage ; elle incarne une mémoire vivante, un lien charnel avec la terre kabyle et
une sagesse ancestrale transmise par 1’oralité, les gestes du quotidien et une forme de
spiritualité populaire. Dans les sociétés traditionnelles, la mere est souvent dépositaire
de la culture domestique, des croyances et des valeurs fondamentales. C’est a travers
elle que I’enfant apprend les récits fondateurs, les proverbes, les rites, la langue
maternelle, mais aussi la maniére d’étre au monde. Chez Akouche, cette matrice
traditionnelle prend une dimension sacreée et résistante : elle oppose la douceur et la foi
intime de la mere aux violences extérieures du monde — guerre, fanatisme, exil. Elle
devient ainsi la gardienne d’un monde en voie de disparition, un repére stable dans un
univers bouleverse. Dans La Religion de ma meére, cette tradition kabyle se manifeste a
plusieurs niveaux, a travers les paroles, les pratiques et la vision du monde de la mere,

dont I’influence structure profondément I’identité du narrateur.

Lévi-Strauss, en tant que fondateur de I’anthropologie structurale, a beaucoup
travaillé sur les systéemes de parenté. Il montre que, dans les sociétés traditionnelles, la
mere n’est pas seulement une figure affective mais aussi un pivot dans les échanges
symboliques (mariage, alliance, filiation). Elle joue un réle fondamental dans la
reproduction sociale et culturelle. Ainsi que Francoise Héritier?® qui s’inscrit dans la

lignée de Lévi-Strauss tout en approfondissant la réflexion sur les rapports de genre,

23Francoise Héritier, Les Deux Sceurs et leur meére, Odile Jacob ,1994

25



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

met en évidence le rble central de la mére dans la transmission des valeurs, des
pratiques culturelles et dans la structuration des sociétés. Elle insiste sur la place des
femmes comme « passeuses de culture ». Dans la méme veine, Abdelmalek Sayad?*a
travaillé sur ’exil, ’'immigration et I’identité. Il aborde indirectement le role de la
meére dans la transmission des traditions au sein des familles immigrées. Sa réflexion
¢claire bien le conflit entre le pays d’origine (souvent transmis par la mere) et le pays
d’accueil. Sans compter Julia Kristeva®® qui s’est intéressé a la figure maternelle dans
sa dimension symbolique parle de la « mére archaique » comme fondement de
I’identité, notamment dans les sociétés marquées par la tradition. Son approche peut
étre utile pour comprendre la charge affective et symbolique de la mére chez Karim
Akouche.

3.1.1. Une spiritualité syncretique

La mere pratique une religiosité hybride ou I'islam se méle aux croyances ancestrales
berbéres. Ce syncrétisme se traduit par des rituels spécifiques comme : les offrandes
aux saints locaux ce qui a été démontré dans ce passage : « Au pied du vieil arbre, elle
allumait des bougies. Elle déposait des pots votifs, des beignets et des pieces de monnaie que

nous chapardions la nuit »%

Cette citation révele un aspect profondément enraciné de la spiritualité populaire
transmise par la mere du narrateur, une foi mélant rites ancestraux et croyances
locales, bien loin de la religion institutionnelle. Le geste d’allumer des bougies au pied
d’un vieil arbre, d’y déposer des offrandes telles que des pots votifs, des beignets et
des pieces de monnaie, évoque une pratique rituelle héritee de traditions
préislamiques, ou la nature — ici, 1’arbre — devient un lieu sacré, porteur de mémoire
et de lien avec les ancétres ou les esprits protecteurs. Ce type de rituel, souvent qualifié
de « paien » ou de « superstition » par les discours religieux dominants, témoigne
d’une spiritualité populaire vivante, instinctive et incarnée, centrée sur des gestes

simples mais symboliques. Le fait que les enfants « chapardent » les offrandes la nuit

24¢Abdelmalek Sayad, La double absence, Point, 1999
25]ulia Kristeva, Pouvoirs de I'horreur, Seuil, 1982
26 Karim Akouche La religion de ma mére, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, p.35

26



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

introduit une touche de réalisme et d’humour, mais montre aussi comment CeS rites
font partie du quotidien, de la vie concrete du village, a la fois respectés et
réappropriés. Cette scene illustre parfaitement la transmission implicite d’une culture
maternelle ou le sacré se confond avec le vécu, ou la foi ne se proclame pas, mais se
vit dans le silence des gestes et la proximité avec la terre. Elle renforce ainsi I’idée que
la mere du narrateur incarne une religiosité douce et enracinée, en contraste avec les

dogmes figés ou les discours autoritaires. »
3.1.2. La langue et I’oralité

Ferdinand de Saussure (1857-1913) — linguiste suisse dans son ceuvre majeure :Cours
de linguistique géneérale (publié en 1916 apres sa mort, par ses éléves) a défini langue
ainsi : « La langue est un systéme de signes exprimant des idées, et comparable a
I’écriture, a D’alphabet des sourds-muets, aux rites symboliques, aux formes de
politesse, aux signaux militaires, etc. Elle est sociale dans son essence et indépendante
de l’individu. » Autrement dit, pour Saussure, la langue est un systéeme collectif
structure et codifié, distinct de la parole (usage individuel).

Quant a la parole Jack Goody (1919-2015) — anthropologue britannique dans
ses ceuvres majeures intituléesLa raison graphique (1979) et La logique de I'écriture
(1986) a défini I’oralité en la désignant comme un mode de transmission des savoirs
fondé sur la parole vivante, sans recours a I’écriture, et structuré par des procédés
spécifiqgues comme la répétition, la rime ou les formules mnémotechniques. Ainsi pour
Goody, I’oralité n’est pas seulement une absence d’écriture, c¢’est une culture a part

entiere, avec sa logique propre, souvent narrative, collective et contextuelle.

Dans le roman Karim Akouche met en valeur la langue tamazight (langue berbere)
comme vecteur de transmission culturelle. La mere s'exprime dans cette langue
chargée de proverbes, de contes et de sagesse populaire qui constituent un patrimoine
immatériel menacé. Dans ce contexte, voici un proverbe tiré de la tradition Kabyle

prononcé par la mere de Mirak : « Aman d Laman , Llakul d Tukssa n Wurfan »?

27 |bidem

27



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

Le proverbe kabyle prononcé par la meére de Mirak — «Aman d laman, llakul d
tukssa n wurfan » (« L’eau, c’est la paix ; la parole, c’est la sueur de ['dme ») —
illustre de maniere puissante le réle de la langue orale dans la transmission d’une
vision du monde. Ce proverbe, a la fois poétique et dense de sens, refléte une sagesse
ancestrale transmise par voie orale, de génération en génération. Il montre que parler
n’est pas anodin : la parole nait d’un effort intérieur, d’une expérience vécue et d’une
veérité humaine profonde. La parole est ici décrite comme un acte chargé d’émotion, de

mémoire et de responsabilité.

Cette conception rejoint la définition de Ferdinand de Saussure, pour qui la langue est

un systéme de signes permettant d’exprimer des idées.

Dans ce proverbe, les mots sont porteurs de significations symboliques
partagées par toute une communauté. Le mot "aman" (I’eau) évoque la paix, la vie, la
pureté — autant de valeurs universelles intégrées dans le systéeme linguistique berbere.
Ce proverbe participe donc a la fonction sociale de la langue : il structure la pensée et
refléte une maniere collective de concevoir 1’existence. Mais ce proverbe est aussi une
forme d’oralité vivante, au sens défini par Jack Goody. Il appartient a une culture sans
forte tradition écrite, ou la parole prend la place des livres pour mémoriser,
transmettre, et interpréter le monde. En utilisant la rime, la métaphore, et une forme
rythmee, ce proverbe correspond aux procédés mnémotechniques que Goody identifie
comme propres aux sociétés orales. L’oralité, ici, ne se limite pas a parler : elle est une
culture du sens qui relie les individus a leur héritage, a leur communauté, a leur

environnement naturel et symbolique.
3.1.3. L’image de la fontaine

Mikhail Bakhtine?3, surtout connu pour ses travaux sur le roman et le dialogisme,
définit la notion de 1’espace (chronotope): « Le chronotope, c’est [’articulation
concrete du temps et de [’espace dans le récit. » Le mot chronotope(du grec chronos

= temps et topos = licu) désigne 1’unité indissociable entre 1’espace géographique et le

28Mikhail Bakhtine (1895-1975) Esthétique et théorie du roman (1929-1975), trad. francaise, Gallimard

28



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

temps narratif. L’espace n’est jamais neutre : il incarne des valeurs, des rythmes, une
vision du monde. Il peut représenter la mémoire, la tradition, le lien social ou encore
I’intimité. En nous référant a I’espace de la fontaine dans la littérature berbere, nous
pouvons constater que dans les récits berbéres, la fontaine est souvent plus qu’un
simple lieu physique: elle devient un chronotope au sens de Bakhtine, car elle articule
un temps cycligue (celui des saisons, des taches quotidiennes, des rites de passage) et
un espace collectif fondamental.
Le narrateur a offert une valeur a la fontaine qui représente un lieu symbolique dans
les villages et qui fait partie du patrimoine et de la culture Kabyle : « Ma mére aimait
’eau. Ma sceur a son bras, elle s’en allait trés tot a la fontaine »*°

C’est un lieu de passage, de rencontre entre les générations (les femmes s’y
retrouvent), mais aussi un espace symbolique de feminité, de transmission orale, et

parfois de conflit ou de révelation narrative.

Ainsi, dans un récit berbere, la scene a la fontaine peut cristalliser les tensions
entre tradition et modernité, ou entre transmission et oubli. Elle est souvent le point de
départ du récit, I’endroit ou la parole circule — ou s’échangent les contes, les secrets,

les proverbes — ce qui fait directement echo a I’oralité définie par Jack Goody.

3.2. Analyse des tensions entre tradition et modernité dans I’ceuvre de
Karim Akouche

Dans 1'univers littéraire de Karim Akouche, la modernité se manifeste sous
différentes formes qui bouleversent 1’équilibre du monde traditionnel berbere. Ces
tensions sont perceptibles a travers trois grands phénomenes : 1’islamisme politique,
I’'urbanisation/exode rural, et la globalisation culturelle. Chacun de ces éléments est

porteur de ruptures identitaires et de transformations sociales majeures.

3.2.1. L’islamisme politique : rupture spirituelle et culturelle

L’auteur met en scéne une opposition marquée entre une religiosité souple,

populaire et incarnée, telle qu’elle est portée par la mere, et une vision radicale de

29]bidem, p.35
29



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

I’islam portée par certains courants islamistes. Ceux-Ci rejettent les pratiques
culturelles locales, notamment berbéres, en les qualifiant d’« innovations blamables »
(bida‘a dans le vocabulaire religieux). Cette tension correspond a ce que Abdel wahab
Meddeb décrit comme une « confiscation de la diversité musulmane » dans La
Maladie de I’islam (2002). La mére, dépositaire d’une foi enracinée dans le quotidien,
se retrouve marginalisée par cette lecture puriste. Le conflit n’est pas seulement
religieux, il est civilisationnel : il oppose deux conceptions du monde, 1’une orale,

communautaire et féminine, 1’autre idéologique, homogénéisant et masculine.

3.2.2. L’urbanisation et I’exode rural : effacement des lieux et des
pratiques

Le déracinement physique — vers la ville ou I’Occident — entraine un
déracinement symbolique. Lorsque la mére dit : « Il ne reste pas grand-chose de la
jeunesse. Tous nos enfants sont partis »%, elle exprime un vide générationnel qui
touche les villages. Cette parole témoigne d’un phénomeéne bien décrit par Pierre
Bourdieu dans ses travaux sur le déclin des structures traditionnelles rurales
(notamment dans Le bal des célibataires, 2002). L’éloignement géographique
s’accompagne d’une perte du cadre de transmission orale : contes, proverbes, rites, ne
trouvent plus leur espace naturel d’énonciation. L’espace de la fontaine, par exemple,
chronotope clé (selon Bakhtine) de la culture berbére, disparait avec 1’abandon du

village, et avec lui, la parole des femmes.

3.2.3. La globalisation culturelle : aliénation technologique et crise des

valeurs

La phrase du poéte, « La technologie en a fait des automates. Ils jouent. Et ils
ne pleurent pas ma défunte mere »*!, condense la critique d’un monde moderne ou
I’affect, le lien filial et la mémoire s’érodent sous I’effet de la technologie.
L’expression « des automates » evoque une déshumanisation des individus absorbés

par le numérique, comme 1’analysent Bernard Stiegler (dans La Technique et le temps)

30 Karim, Akouche, Op.cit., p.74
31 [bidem, p.17

30



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

ou encore Zygmunt Bauman (Modernité liquide). Les enfants, coupés de leurs racines,
ne pleurent plus la mére, symbole du passé, de la transmission et du sacré. C’est ici
que se cristallise la critique de I’oubli moderne, ou la mondialisation remplace les
récits fondateurs par un présent immédiat, ludique, mais vide de sens.

Ainsi, a travers ces trois formes de modernité — religieuse, géographique et culturelle —
I’ccuvre de Karim Akouche met en lumiére une crise de la transmission. Le monde
ancien, porté par 1’oralité, la proximité et les émotions, s’efface face a un monde

nouveau fondé sur I’idéologie, 1’individualisme et la technologie.
Conclusion

Au terme de cette analyse, nous avons vu que D’affrontement entre tradition et
modernité dans La religion de ma mére de Karim Akouche nous a conduits a
comprendre comment ces tensions s’inscrivent dans un continuum de violences
multiformes qui ont profondément faconné 1’identité kabyle et algérienne. Le
terrorisme islamiste des années 1990, tel qu’il est représenté dans I’ceuvre, n’est pas
une simple rupture soudaine, mais bien le prolongement d’une chaine historique de
violences, dont le colonialisme francais constitue un maillon fondamental. La violence
terroriste s’alimente ainsi des fractures identitaires, religieuses et culturelles creusées
par la colonisation, tout en imposant a son tour une nouvelle forme d’oppression, en
rejetant les particularismes berbéres comme des « innovations blamables ».

Le passage « La technologie en a fait des automates. Ils jouent. Et ils ne pleurent pas
ma défunte meére » illustre une autre dimension de cette violence : celle, plus insidieuse,
de la mondialisation et de I’impérialisme culturel. En transformant les individus en
étres mécaniques et désaffectés, la globalisation érode les pratiques traditionnelles et
les liens communautaires, créant une rupture mémorielle et un effacement progressif
de I’héritage berbere.

Les tensions entre tradition et modernité ne peuvent donc étre analysées de
manieére isolée : elles s’insérent dans un systeme de violences historiques, culturelles et
idéologiques interconnectées. Dans ce contexte, la figure maternelle apparait comme le
réceptacle de la mémoire collective, celle des blessures coloniales, des violences

islamistes et de "uniformisation culturelle. Elle incarne aussi une forme de résistance,

31



Chapitre | : Ecrire la violence historique et idéologique

par la parole, la transmission et I’oralité¢, face a un monde en mutation. Par son
écriture, Akouche réussit a transformer cette violence en acte de mémoire et de
revendication. Il utilise les outils mémes de la modernité — I’écriture, la publication, la
diffusion — pour préserver une culture menacée. Ainsi, La religion de ma mére offre
une lecture profonde et engagée de la confrontation entre tradition et modernité dans
un contexte postcolonial, ou se rejouent les luttes identitaires et les tensions entre

enracinement et déracinement.

32



-

.

Chapitre 11
Dire la violence

symbolique

\

/




Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

Préambule

Au-dela des manifestations de la violence historique et idéologique précédemment
décrites, le roman de Karim Akouche met également en lumiére une autre forme
d’oppression, plus insidieuse, qui n’est pas caractérisée par une violence physique
manifeste et qui est exercée par 1’accord tacite des personnes soumises. Cette notion
est également centrale a cet ouvrage, car, guidée par la conceptualisation de la
violence symbolique fournie par pierre Bourdieu, elle révéle comment les caractéres
internes les systémes de domination culturelle, religieuse et sociale deviennent leur

identité et simultanément limitent leur liberté.

La force de cette violence réside précisément dans son caractére invisible et sa
capacité a se faire accepter comme légitime par ceux-la mémes qui en sont victimes.
Comme l'explique Bourdieu : « la violence symbolique, c'est cette violence qui extorque
des soumissions qui ne sont méme pas percues comme telles en s'appuyant sur des attentes
collectives, des croyances socialement inculquées »*2 . Dans le contexte algérien
postcolonial et particulierement kabyle que dépeint Akouche, cette violence s'exprime
a travers des structures sociales rigides, des codes culturels contraignants et une
orthodoxie religieuse imposeée qui viennent heurter les aspirations individuelles des

protagonistes.

A travers le personnage principal, Mirak, et son rapport complexe a sa famille, a sa
culture d'origine et aux pressions religieuses qui I'entourent, l'auteur nous invite a
observer les ravages de cette violence incorporée. Le monologue intérieur révele les
tensions entre une religiosité traditionnelle kabyle syncrétique et un islam rigoriste qui
s'impose progressivement dans la société. Ces échanges mettent en lumiére comment
le langage lui-méme devient un terrain de lutte symbolique ou s‘affrontent différentes

visions du monde et de l'identité.

Dans ce chapitre, nous nous proposons d'analyser comment l'auteur met en lumiére ces

formes diffuses mais profondes d'aliénation. L'aliénation identitaire des personnages se

32 Pierre, Bourdieu, Raisons pratiques, EHESS, Paris ,1994

34



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

manifeste par un déchirement constant entre fidélité aux origines et desir
d'émancipation, entre héritage culturel kabyle et influences occidentales, entre
tradition religieuse et quéte de liberté individuelle. Cette aliénation s'observe
particulierement dans les scénes ou les protagonistes se trouvent confrontés a des
choix existentiels qui engagent leur appartenance communautaire et leur autonomie
personnelle choix que le terrorisme et l'intégrisme religieux ont rendus encore plus

dramatiques dans le contexte de la guerre civile algérienne.

En décortiquant les mécanismes d'intériorisation de la soumission, nous étudierons
également comment Karim Akouche représente les processus par lesquels cette
violence s'inscrit dans les corps et les esprits. Le silence imposé , la culpabilité
ressentie face aux transgressions des codes sociaux et religieux, l'autocensure des
pensées "impies”, sont autant de manifestations de ce que Bourdieu nomme I'habitus —
ces dispositions durables incorporées qui ameénent les individus a percevoir, penser et
agir selon des schemes imposés par I'ordre social dominant. Les moments de doute, de
conflit intérieur et de remise en question qui ponctuent le récit témoignent de la lutte
constante que menent les personnages contre ces structures mentales qui les

conditionnent.

La notion bourdieusienne de violence symbolique nous servira ainsi de cadre théorique
pour appréhender comment le roman articule les tensions entre tradition et modernité.
En explorant les non-dits, les tabous et les formes de résistance passive qui jalonnent
'ceuvre, nous verrons comment Akouche parvient a dénoncer I'emprise des structures

religieuses et politiques qui s'exercent jusque dans l'intimité des consciences.

Dans une autre perspective, nous examinerons comment cette violence symbolique
s'articule avec les autres formes de violence dépeintes dans le roman, créant un
systéme oppressif total qui contraint les individus tant dans leur existence sociale que
dans leur vie intérieure et leur rapport a eux-mémes. L'originalité¢ de l'approche
d'Akouche réside préciséement dans sa capacité a montrer l'interconnexion entre
violence physique, historique, politique et symbolique, révélant ainsi la complexité des

mécanismes d'aliénation a l'ceuvre dans la société algérienne contemporaine.

35



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

1. Définition et portée de la violence symbolique selon Bourdieu

domination culturelle et religieuse intériorisée

Pour saisir toute la profondeur des mécanismes d'aliénation a l'ceuvre dans La Religion
de ma mere, il convient d'abord de clarifier la notion de violence symbolique telle que
I'a conceptualisée Pierre Bourdieu, et d'examiner comment cette forme particuliére de
domination s'articule dans le contexte algérien postcolonial que dépeint Karim
Akouche.

1.1. La violence symbolique : un concept sociologique pour penser les

dominations invisibles

Dans son ouvrage fondamental Le Sens pratique, Pierre Bourdieu definit la violence
symbolique comme cette « violence douce, invisible, méconnue comme telle, choisie
autant que subie »* qui s'exerce avec la complicité tacite de ceux qui la subissent.
Contrairement a la violence physique qui s'impose par la force, la violence symbolique
opére par le biais de schemes de perception et d'appréciation qui font apparaitre
comme naturels et légitimes des rapports de domination qui sont en réalité arbitraires

et historiquement construits.

Ce qui caractérise fondamentalement la violence symbolique est sa capacité a obtenir
I'adhésion des dominés aux principes mémes de leur domination. Comme I'explique
Bourdieu dans La Domination masculine : « Les dominés appliquent des catégories
construites du point de vue des dominants aux relations de domination, les faisant ainsi
apparaitre comme naturelles »**. Cette intériorisation des structures de domination
s'effectue principalement a travers I'habitus, ce systéeme de dispositions durables
acquises par l'individu au cours de sa socialisation, qui géenére des pratiques et des

représentations ajustées aux conditions objectives dont il est le produit.

Dans le roman d'Akouche, cette violence symbolique prend une dimension

particulierement prégnante a travers le prisme religieux. Les personnages évoluent

33 Pierre, Bourdieu, Sens pratiques, Minuit, Paris, 1980
34 Pierre, Bourdieu, La Domination Masculine, Seuil, Paris, 1998

36



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

dans un univers ou les normes religieuses, particulierement celles d'un islam rigoriste
qui s'impose progressivement, structurent profondément les consciences et les
comportements. Lorsque le narrateur observe la peur, il évoque précisément ce
glissement ou la terreur des intégristes a progressivement cédé la place a une forme
d'auto-surveillance collective, ou chacun devient le gardien de I'orthodoxie de l'autre

et, plus insidieusement, de soi-méme.

Une citation particulierement éloquente de La Religion de ma mére de Karim Akouche

illustre cette violence symbolique et l'intériorisation des normes religieuses :

« Le mot Allah est devenu la devise algerienne. Il est partout : dans
toutes les bouches, dans toutes les tétes, sur tous les murs, dans tous
les disques, tous les téléphones, tous les livres, les assemblées, les
écoles, les gares, les bordels. On le met a toutes les sauces. On le
déverse dans tous les tagines. On le mélange a toutes les épices. On le
dit pour étre aimable, pour seduire, mais aussi pour corrompre. Untel
est violent, il hurle : “Allah est grand.” Un autre est charitable, il
chuchote : “Allah est miséricordieux.” Dieu n’espionne pas les
Algériens du ciel. Il est parmi eux. Il vit en eux. Il pense a leur place.
Il est dans la cuisine. Il est caché dans les institutions et les lois. Il est
le guide. 1l régit la vie. Il s ’occupe des affaires de la cité. Les citoyens
sont ses sujets. Il surveille leurs meeurs. Il controle la virginité des
filles. 1l fait la chasse aux mécréants. Il ordonne la fermeture des
bars. Allah fait la politique. Allah est chef de guerre. Allah est roi.
Allah est chez lui en Algérie. »*°

Cette citation met en lumiere la maniére dont la religion, en particulier un islam
rigoriste, s'est immiscé dans tous les aspects de la vie quotidienne en Algérie, jusqu'a
devenir omniprésente et régir les comportements individuels et collectifs. Le narrateur
souligne comment cette omniprésence a conduit a une forme d'auto- surveillance, ou
chacun devient le gardien de I'orthodoxie religieuse de l'autre, mais aussi de soi-méme.
Ainsi, la peur initiale des intégristes cede la place a une intériorisation des normes,
transformant la société en un espace ou la conformité religieuse est constamment
scrutée et imposée, non seulement par des autorités extérieures, mais aussi par les

individus eux-mémes.

35 Karim Akouche La religion de ma meére, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, p.48

37



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

1.2. Les spécificités de la violence symbolique en contexte algérien

postcolonial

Le cadre théorique bourdieusien prend une résonance particuliére lorsqu'il est appliqué
au contexte algérien que connait intimement l'auteur. Il est d'ailleurs significatif que
Bourdieu lui-méme ait développé ses premieres réflexions sur les structures sociales et
les rapports de domination a partir de ses observations ethnographiques en Kabylie
dans les années 1950-1960, précisément la région d'ou est originaire Akouche et ou se

déroule une partie de son récit.

Dans le roman, la violence symbolique se manifeste a plusieurs niveaux encheveétrés
qui refletent la complexité de la société algérienne postcoloniale. D'abord, elle s'inscrit
dans la tension entre la culture berbére traditionnelle et I'arabisation forcée qui a suivi
I'indépendance. Lorsque, la mére du narrateur, s'obstine a parler kabyle et a perpétuer
des rites syncretiques qui mélent croyances ancestrales et islam populaire, elle résiste
consciemment a cette violence symbolique exercée par I'Etat-nation qui cherche a
homogéneéiser culturellement le pays au nom d'une identité arabo-musulmane

uniforme.

Le passage suivant tiré du corpus nous sert de référence pour indiquer cet univers

culturel :

« One, Two, Three , Viva I’Algérie! Un slogan vide. Trois langues étrangéres, aucune langue

nationale. Une crise d’identité »°°

Cette citation révele avec une ironie mordante la schizophrénie linguistique et
identitaire qui traverse la société algérienne postcoloniale. Le slogan "Viva I'Algérie!"
- meélange d'espagnol et de francais - illustre parfaitement cette “crise d'identite"

évoquee par le narrateur.

L'expression "trois langues étrangéres, aucune langue nationale™ constitue un

diagnostic impitoyable de la situation linguistique algérienne. Le francais, langue du

36 Karim,Akouche,La religion de ma mere,Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017, p.146

38



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

colonisateur, demeure paradoxalement la langue de I'élite et de la modernité. L'arabe
classique, imposeé par l'arabisation, reste pour beaucoup d'Algériens une langue apprise
plutét que maternelle. Quant aux langues berbéres comme le kabyle, elles sont

marginalisées malgré leur antériorité historique.
1.3. La langue comme vecteur privilégié de violence symbolique

Dans I'ccuvre d'Akouche, la question linguistique constitue un site privilégié
d'observation de la violence symbolique. Bourdieu explique que la langue n'est pas
un simple instrument de communication mais aussi un instrument de pouvoir , Les
échanges linguistiques sont toujours aussi des rapports de pouvoir symbolique ou

s'actualisent les rapports de force entre les locuteurs ou leurs groupes respectifs.

Le roman met en scéne cette dimension a travers le plurilinguisme conflictuel qui
caractérise I'Algérie : l'arabe classique imposé comme langue officielle, le francais
hérité de la colonisation, le berbére comme langue maternelle et vecteur d'identité
culturelle, et I'arabe dialectal comme langue de communication quotidienne. Chacune
de ces langues est investie de valeurs symboliques différentes et révele des
positionnements sociaux et idéologiques. Fait qui ont cerne dans ce passage
suivant : « Ma langue maternelle était interdite partout : a la télévision, a [’école, dans les

livres, dans les journaux, dans [’administration »%'

Nous avons observé que lorsque le narrateur rapporte que parler kabyle a I'école était
puni ou que les autorités religieuses condamnent l'usage du frangais comme "langue
des mécréants” , il dévoile comment la langue devient un terrain d'affrontement
symbolique ou se jouent des questions d'identité, d'appartenance et de légitimité. Le
choix méme des mots pour désigner les réalités quotidiennes n'est jamais neutre :
quand les radicaux religieux imposent progressivement leur vocabulaire empreint
d'une vision du monde manichéenne (halal/haram, croyant/mécréant), ils exercent une
violence symbolique qui reconfigure lI'ensemble du champ lexical et conceptuel a

travers lequel les personnages appréhendent leur réalité.

37]bidem, p.118
39



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

1.4. Le corps comme lieu d'inscription de la violence symbolique

Un autre aspect fondamental de la théorie bourdieusienne que le roman d'Akouche met
en lumiére est I'inscription de la violence symbolique dans les corps. Pour Bourdieu, le
corps est le lieu par excellence ou s'inscrivent les rapports de domination, a travers une
« somatisation des relations sociales de domination »*® qui se manifeste dans les

postures, les gestes, les fagons de se tenir et de se mouvoir.

Dans La Religion de ma meére, cette dimension corporelle de la violence symbolique

est particulierement visible dans la structure sociale des personnages.

« En prenant ma défense, elle a commis un crime de lése-majesté. Elle est devenue le tambour

de mon pére. Avec un balai, il lui a brisé deux doigts et lui a amoché un eil. »*

Cette citation met en lumiére avec une grande brutalité la violence domestique subie
par la mére, tout en révélant la dynamique patriarcale oppressive au sein de la cellule
familiale. En "prenant la défense™ de son enfant, la mere defie l'autorité du pere, percu
ici comme une figure toute-puissante, quasi monarchique, que le narrateur désigne
avec amertume par 1’expression « crime de lése-majesté ». Cela signifie que la simple
contestation ou résistance a son autorité est vue comme une faute grave, presque
sacrilége, justifiant une punition violente. Le chatiment qu’il inflige a la mére — lui
briser deux doigts et lui amocher un ceil avec un balai — n’est pas seulement un acte de
cruauté physique ; il est aussi un acte de domination symbolique.

En s’en prenant a son corps, le pére cherche a détruire non seulement sa
capacité d’agir, mais aussi son regard, son jugement, sa dignité. Le corps martyrisé de
la mére devient ainsi le lieu visible d’un pouvoir autoritaire qui s’exerce pour réduire
au silence et pour contréler. La violence faite a la mére est d’autant plus significative
qu’elle survient 2 un moment ou elle essaie de protéger son enfant : ¢’est une double
peine, une punition pour 1’amour maternel et pour la rébellion contre 1’ordre établi. Ce

passage met donc en évidence la souffrance des femmes dans un systéme patriarcal,

38 Pierre, Bourdieu, La Domination Masculine, Paris
39]bidem, p 28

40



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

mais aussi la place centrale de la mere comme figure de courage, de résistance et de
sacrifice, méme au prix de son intégrité physique.

Le corps blessé devient un témoignage silencieux mais puissant d’une injustice
structurelle, et révele le colt de toute prise de parole ou d’acte de révolte féminine

dans une société dominée par la violence masculine.

A travers ces multiples dimensions — linguistique, religieuse, corporelle — la violence
symbolique telle que conceptualisée par Bourdieu offre ainsi une grille de lecture
particulierement féconde pour analyser les dynamiques d'oppression et d'aliénation a
I'ceuvre dans La Religion de ma mére. Cette approche permet de saisir comment les
rapports de domination s'inscrivent dans les consciences et les corps des personnages,
génerant des formes d'aliénation d'autant plus profondes qu'elles sont largement
invisibles et méconnues comme telles par ceux qui les subissent. Une approche qu’on
a cerné dans ce passage : « je ne reconnais pas mon ami , Quelque chose s’est rompu dans

sa téte »*0

Ce discours révele un moment de rupture psychologique particulierement éclairant
dans le cadre de notre analyse sur la violence symbolique. L'expression "quelque
chose s'est rompu dans sa téte” suggere une fracture identitaire qui dépasse le simple

changement comportemental pour atteindre les structures profondes de la personnalité.

Cette rupture nous illustre parfaitement comment la violence symbolique peut
provoquer des déchirures intérieures chez les individus pris entre des systemes de
valeurs contradictoires. Le fait que le narrateur "ne reconnaisse plus" son ami

témoigne d'une transformation si radicale qu'elle altére I'essence méme de la personne.

2. L’Aliénation identitaire

Dans notre corpus ’auteur explore avec une sensibilité aigué les méandres de l'identité
fracturée, fruit d'une histoire algérienne marquée par la colonisation, les conflits
linguistiques et les tensions entre tradition et modernité. A travers la vécu complexe du

personnage principal , 1'ceuvre dévoile comment l'aliénation identitaire constitue non

40 Karim Akouche La religion de ma mere, Tizi-Ouzou ,Frantz Fanon, p.173

41



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

seulement un theme central, mais également un mécanisme narratif structurant
I'ensemble du récit.

Dans cet univers romanesque, la quéte identitaire s'apparente a une impossible
réconciliation entre des mondes qui coexistent sans véritablement dialoguer : le
berbére et l'arabe, le rural et l'urbain, le sacré et le profane, contexte démontré dans
cette citation du roman

Ou le narrateur refléte cette perte identitaire notamment au moment de son arrivée en
Algérie apreés un long sejour au Canada ; « Elle veut le voile et la nudité. Elle veut la cage
et la liberté. Parfois elle est kebab, Parfois elle est fast-food. Tantot elle est Europe, tantét
elle est Orient »*

L’expression traduit avec force la tension identitaire d’un sujet pris entre deux
mondes. L’auteur y déploie une série d’antithéses marquées : voile/nudité,
cage/liberté, Europe/Orient. Ces oppositions révelent une fragmentation intérieure, une
identité hybride et instable, tiraillee entre tradition et modernité, entre enracinement
culturel et influences mondialisées. A ces contrastes symboliques s’ajoutent des
métaphores alimentaires : le « kebab » renvoie a la culture populaire orientale, tandis
que le «fast-food » incarne la culture occidentale standardisée. Cette opposition, en
apparence triviale, devient un symbole de [’acculturation, de la superposition de
références contradictoires dans D’esprit d’un individu en situation de métissage
culturel. La répétition anaphorique de «elle » renforce le flou du sujet, qui peut
désigner a la fois la femme, la jeunesse déracinée, ou 1’identité postcoloniale elle-
méme. En filigrane, cette instabilité touche aussi la langue, percue comme un lieu de
passage entre les cultures : la parole devient le reflet de ce tiraillement intérieur. En
nommant ces contradictions a travers la langue francaise, 1’auteur met en évidence ce
que certains théoriciens comme Abdelkbir Khatibi appellent une « langue de [’entre-

42

deux »**, ou S’expriment a la fois le conflit, le déplacement et la tentative de

réconciliation identitaire.

41]pidem, p. 53
42abdelkebir Khatibi, Romans et récits, Poésie de I'Aimance, Paris, Editions de La Différence, 2008

42


https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89ditions_de_la_Diff%C3%A9rence

Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

2.1. Les mécanismes d'intériorisation de la soumission : langage, silence,

culpabilité — ce que I'écriture révéle :

Dans La Religion de ma meére, Karim Akouche découvre une compétence
exceptionnelle les fagcons dont l'oppression symbolique est tissée dans la conscience
des personnages. La parole est l'un des moyens initiaux de cette internalisation.
L'écrivain souligne comment les pourparlers religieux et basés sur les croyances
affectent les routines quotidiennes des personnages, appliquant les normes de conduite
qui se transforment lentement en Vérités acceptées. Le personnage principal remarque
que sa propre famille est coincée dans une langue qui, tout en faisant semblant d'étre
religieuse et traditionnelle, permet en fait d'avoir le pouvoir sur les autres. Les mots
sacrés, les chants de cérémonie et les vieux dictons agissent comme des guides

sociaux, fagonnant des idées et restreignant la capacité de douter.

Le silence semble étre une autre méthode de base pour l'absorption de l'agression
symbolique. Akouche révele comment les interdictions culturelles et religieuses créent
une culture du silence qui renforce ironiqguement le pouvoir des croyances. En Algérie,
il décrit, certaines réalités restent intactes, certaines douleurs troublantes. Ce calme
forcé se transforme lentement en une agitation, Quand Mirak arrive dans son pays
natal et déclare : « Ici, tout le monde est suspect. Tout le monde m’accuse. Foutez-moi

la paix ! »*3

L'exclamation de Mirak "Ici, tout le monde est suspect. Tout le monde m'accuse.
Foutez-moi la paix !" cristallise de maniere saisissante la dialectique entre silence
imposé et violence symbolique développée par Akouche dans son analyse de la société

algérienne contemporaine.

Cette citation illustre parfaitement le mécanisme paradoxal décrit dans le paragraphe :
le silence, initialement concu comme stratégie d'évitement de l'agression symbolique,
finit par générer une tension psychosociale insoutenable. La répétition anaphorique

"Tout le monde" révele I'universalisation de la méfiance et de l'accusation, témoignant

43La Religion de ma meére, p.51

43



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

d'une société ou la suspicion généralisée devient le mode relationnel dominant. Cette
omniprésence de l'accusation transforme I'espace social en un terrain miné ou chaque

individu devient a la fois victime et bourreau de cette violence symbolique diffuse.

Sentir le remords est le troisieme fondement de cette internalisation. . Ce remords se
transforme en un meilleur outil d'auto-vérification que n'importe quelle régle
extérieure. L'écriture d'Akouche montre comment cette émotion est enracinée dans les

aspects mentaux,

Fait qu’on a percu lorsque le narrateur raconte son comportement décevant vis-a-vis de
sa mere qui lui a promis un ballon, des baskets et un short une fois que ses objets de
poterie seront vendus : « A Montréal, chaque fois que je me retrouve dans un magasin
de sport, je m’achete un ballon, j’en ai une trentaine dans mon appartement. Cela n’a

jamais suffi a me consoler de la veille punition »*

Le passage illustre la transformation d'une culpabilité enfantine en mécanisme d‘auto-

surveillance permanente.

L'accumulation compulsive des ballons ("une trentaine™) traduit une tentative de
réparation symbolique qui échoue systématiquement a résoudre le traumatisme
originel. Cette répétition obsessionnelle témoigne de I'efficacité redoutable du remords
comme "meilleur outil d'auto-vérification” : contrairement aux regles extérieures qui
peuvent étre contournées ou oubliées, le remords intériorisé génere un systeme de
punition-réecompense autonome et perpétuel. Le narrateur adulte reproduit
mécaniguement un geste compensatoire qui révele lI'emprise persistante de cette «

vieille punition » sur sa psyché.

2.1.1. Les manifestations corporelles de la violence symbolique : corps

controles, corps rebelles

La violence symbolique dans La Religion de ma mére s’exerce aussi sur les hommes,

notamment a travers la maniére dont leur corps est percu et codifié par la société. Le

“4Ibidem, p.29
44



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

narrateur évoque les injonctions paradoxales qui pésent sur lui : il doit incarner la
virilité, la force, le désir, tout en se soumettant aux interdits religieux et culturels qui
condamnent I’expression du corps et de la sensualité. Ce tiraillement produit une
forme de fracture identitaire, une dissociation douloureuse entre 1’esprit et le corps,
que I’écrivain traduit par des récits de douleurs physiques, de géne envers soi-méme et

de malaise profond.
Ce conditionnement est illustré de maniére percutante dans le passage suivant :

« On ne dit pas d’un Berbére qu'il est intelligent, mais beau, chaud, pimenté. Comme
[’homme qui fait la cour a une fille. Il ne veut que la chair, l’esprit il n’en a rien a
gratter »*
Cette remarque souligne a quel point I’homme berbére est essentialisé, réduit a un role
purement charnel, nié¢ dans sa complexité intellectuelle et émotionnelle. Le corps
masculin devient alors un espace de domination, piégé par un systéeme qui empéche les
hommes eux-mémes de s’émanciper des clichés de virilité. Loin d’étre un outil de
pouvoir, le corps devient une zone de souffrance, modelée par des normes qui les
privent de leur humanite.
Conclusion

L’étude des formes de violence symbolique dans La Religion de ma mere de
Karim Akouche met en lumiere les mécanismes subtils par lesquels la société
algérienne postcoloniale produit et perpétue 1’aliénation. Par une écriture a la fois
précise et sensible, ’auteur révéle comment le contrdle social, culturel et religieux
s’exerce non par la force, mais par I’intériorisation des normes, la culpabilité, le
silence, et 'usage méme de la langue. Les mots — ou leur absence — deviennent ainsi
les premiéres armes de I’oppression, instaurant une autocensure qui ancre la
domination dans les esprits.

Loin d’un simple constat, Akouche explore la contradiction fondamentale de la
violence symbolique : elle transforme les opprimés en acteurs involontaires de leur

propre soumission, piégés entre fidélité aux traditions et désir de liberté. Cette tension

4SIbidem, p.22
45



Chapitre 11 : Dire la violence symbolique

traverse les corps comme les consciences. Le roman montre comment le corps,
souvent féminin mais pas uniquement, devient a la fois cible de I"oppression et lieu
possible de résistance. Il est le point de contact entre les regles sociales, les croyances
religieuses, et les révoltes silencieuses.

Ce qui fait la force de La Religion de ma mere, c’est sa capacité a penser la
domination dans sa complexité, sans manichéisme ni simplification. Akouche propose
une véritable phénoménologie de I’aliénation, attentive aux nuances et aux paradoxes,
tout en laissant entrevoir des bréches de liberté. A travers cette fresque intime et
politique, le roman dépasse la seule dénonciation pour interroger avec acuité les effets
psychologiques, sociaux et linguistiques de la domination dans un monde en mutation.
Il éclaire ainsi, avec profondeur et justesse, les zones d’ombre de I’identité et du vivre

ensemble en contexte postcolonial.

46



-~

.

CHAPITRE |11

L’ecriture comme un acte de

resistance et de réesilience

~

/




Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

Préambule

Face a la violence historique, idéologique et symboligue que nous avons évoquée
précédemment, 'ccuvre de Karim Akouche se présente comme un véritable laboratoire
de lutte et de reconstruction identitaire. La religion de ma mére ne se contente pas
d'étre le simple récit de la pluralité des violences qui ont traversé la société algérienne,
mais constitue également une réponse littéraire audacieuse a ces violences. En opérant
des choix narratifs particuliers, en recourant a I'ironie et a I'numour, en déployant une
créativité linguistique remarquable et en s'inscrivant dans un travail de memoire,
Akouche transforme I'écriture en un geste a la fois politique et éthique qui répond aux
forces destructrices. Au-dela de la pure représentation des traumatismes, I'écriture de
Karim Akouche s'affirme comme un acte de résilience, de recomposition du sens face
au chaos et de suggestion de nouveaux imaginaires émancipateurs. L'écriture n'a pas
pour seule vocation de montrer une réalité violente mais participe activement a la
transformation symbolique des violences, ouvrant un espace d'ou peuvent émaner la

parole et la délivrance.

Pour deémontrer cette hypothese, ce chapitre s‘articulera autour de trois axes
principaux. Dans un premier temps, nous analyserons les stratégies narratives
déployées par Akouche pour représenter la violence, en examinant comment la
fragmentation narrative fait écho au chaos social, comment l'alternance des voix
construit une polyphonie contre les discours monolithiques, et comment Il'oscillation

entre fiction et ttmoignage permet d'accéder a une Vvérité littéraire singuliére.

Dans un second temps, nous explorerons I'numour et I'ironie comme armes littéraires
contre la fatalité, en montrant comment le rire devient une forme de résistance face a
I'oppression, comment la satire sociale dénonce les aberrations par le grotesque, et
comment l'ironie déconstruit les discours dominants tout en permettant un mélange

subversif des registres.

Enfin, nous examinerons la dimension de transmission mémorielle de 1'ceuvre, en

analysant comment I'écriture devient un acte de mémoire destiné non seulement a

48



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

préserver le passé, mais aussi a participer a un processus de guérison collective et de

reconstruction identitaire.

1 Stratégies narratives pour représenter la violence

1.1 Lafragmentation narrative comme miroir du chaos social :

Le trait le plus notable de I'écriture d'Akouche dans la foi de ma mére est son
scénario brisé, reflétant et réagissant a la rupture de la société algérienne dans les
années 1990. Cette division n'est pas seulement une question d'apparence, mais aussi
profondément politigue. Comme Jean-Francois Lyotard le décrit dans la condition
postmoderne: « Un scenario cassé est un moyen de s'opposer a de grandes contes
globales »

. En rejetant l'ordre standard de la narration, Akouche decompose également les
discours dominants qui ont influencé I'histoire reconnue de I'Algérie. Cette division est
initialement montrée par une rafale de temps. Le livre se déplace en continu entre
divers moments: les premieres années du narrateur, le conflit des années 1990 et I'ére
de la colonisation comme on se souvient. Cet arrangement de temps fragmenté montre
le défi de relier les événements traumatisants dans un scénario clair. « En traversant le
ciel frangais, j’ai soudain peur. Peur de qui ? De Vercingétorix ? De Clovis ? De
Charles Martel ? De Napoléon? De Pétain? De Charles De Gaulle? De la
Marseillaise? Peur de mon géniteur qui vivait a paris loin de nous ? »*"  Cette
contemplation illumine la méthode d'Akouche, qui reflete la tragédie partagée du

groupe algerien.

1.2 L’alternance des voix : polyphonie contre discours monolithiques :

La deuxiéme stratégie narrative déployée par Akouche est l'alternance de voix
narratives et la construction d'un roman polyphonique. En permettant a différents
personnages avec diverses croyances et un classement social de parler, I'écrivain remet

en question directement les récits résolus qui contrélaient la conversation publigue en

46 Jean-Francois, Lyotard, La condition postmoderne, Paris, Minuit,1979.
47 Karim, Akouche, La Religion de ma mere,Tizi-ouzou,Frantz Fanon ,2017 ,p.37

49



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

Algérie. Cette multiplication des perspectives narratives trouve un écho dans la théorie
Bakhtinienne*® du roman qui considere que le roman comme une diversité social qui
offre les moyens nécessaires pour représenter tous les univers et les themes. Cette
théorie permet de montrer que la religion de ma mére n'est pas la voix unique de
l'auteur. Au contraire, c'est un espace ou plusieurs voix, discours et points de vue
s'entrecroisent et dialoguent, souvent sans qu'aucun ne domine vraiment les autres.
C'est comme si chaque personnage avait sa propre Vérité, sa propre facon de voir le

monde et de s'exprimer, et que le roman les laissait toutes s'exprimer librement.

Le roman d'Akouche met en scéne un dialogue constant entre le j narrateur et sa mére.
Cette relation est fondamentale car elle représente la rencontre entre deux générations

et deux visions du monde:

o Le narrateur incarne une géneration plus jeune, éduquée dans un systeme
postindépendance, confrontée a la modernité et aux conflits identitaires qui en
découlent. Sa voix porte les questionnements, les doutes et parfois la révolte
d'une jeunesse algérienne en quéte de repeéres.

o La mere est la gardienne d'une culture berbére ancestrale qui précede a la fois
la colonisation francaise et l'arabisation postindépendance. Sa voix n'est pas
simplement celle d'un personnage secondaire mais constitue un contrepoint
essentiel a celle du narrateur. Elle s'exprime a travers des proverbes, des contes,
des chansons traditionnelles, des pratiques quotidiennes qui forment ce
qu'Akouche appelle poétiqguement "la religion de ma mere" - une spiritualité
syncrétique et pragmatique, enracinée dans les traditions berberes ; « parfois
elle dit des poemes. C’est curieux, elle ne les a jamais consignés. Elle les sait

par cceur »*

48 Michail Bakhtine, Esthétique et Théorie du roman, Paris, Gallimard, 1987
“lbidem, p.22

50



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

1.2.1 Entre fiction et témoignage : La vérité par la littérature

La Religion de ma meére fluctue souvent entre le mythe et les preuves, formant une
zone d'incertitude qui renforce ironiguement l'authenticité du sujet. Ce flou général
n'est pas par hasard; Il a relevé le défi de l'articulation des aspects indicibles de la

violence.

Dans cette section nous avons été amené a dire que Dans La religion de ma mére,

Akouche brouille volontairement les lignes entre :

A. Le récit autobiographique (vécu personnel de l'auteur et 1’anagramme du
Karim qui donne Mirak le personnage principal)

B. Le témoignage historique (faits de la guerre civile)

c. Lafiction littéraire (personnages en situations imaginaires qui reflete la réalité

d’une période en Algérie)

Le lecteur ne sait jamais avec certitude si ce qu'il lit releve de I'expérience vécue par
lauteur ou de I'invention romanesque. Cette incertitude constitue la zone

d'indétermination.

« Celui qui dit Je n’est pas I’auteur ».5°Cette phrase fonctionne comme un pacte de
lecture ambivalent. Akouche Nie expliciter I'identité entre narrateur et auteur mais
utiliser un narrateur (Mirak) dont le prénom est I'anagramme du sien (Karim).Cette
contradiction apparente n'est pas un hasard, elle est constitutive de la zone

d'indétermination.

Dans son ouvrage de 1960 L'Eléve et la Lecon, Malek Haddad établit ce constat en
affirmant : « Nous avons mille soucis a nommer. Nous manquons de mots pour
exprimer notre état d’ame. Peut-étre la littérature est-elle notre seule chance de
pouvoir exprimer 1’inexprimable »*. A la fagon de Haddad, Akouche souléve a son

tour le probléme de I’incapacité du langage a dire la souffrance dans un roman qui,

50 [bidem, pages liminaires.
51 Haddad, Malek., I’Eléve et la legon, Paris, Jilliard, 1960.

51



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

comme son propre récit, se fait le véhicule d’une vérité peut-étre plus puissante que

celle d’un témoignage brut.

2 L’Humour et P’irone comme arme littéraire contre la fatalité :

2.1 Le rire comme résistance face a I’oppression :

La particularité de 1’écriture d’ Akouche se déploie notamment dans la capacité qu’elle
a de mobiliser ’humour et I’ironie, détournés en tant que stratagémes de résistance.
Cette doxa n’est certes pas nouvelle dans la littérature maghrébine, elle est inscrite
dans une longue tradition populaire de subversion par le rire, héritée des figures
légendaires, Djoha 2 , ces personnages rusés qui, en recourant a la malice, tentent de
déjouer I’autorité, de dénoncer I’injustifiable valorisée par des moqueurs tenus des
rituels. Au cceur de la déroute insupportable du réel algérien contemporain, cette
tradition change le regard tant qu’elle porte I’humour comme pratique savante, comme
moyen de survivre psychiquement. C’est par le rire qu’on endurcit parfois la dignité
face aux dérisoires formes de la violence, avant de s’en servir, pour rire ensemble de
ce qui est insupportable. Ainsi inscrite dans cette lignée familiale, Akouche entend
s’emparer de cette ironie comme une arme littéraire des la premiére page du roman,
pour en faire un instrument justement capable de briser les discours officiels et la
pensée du pouvoir, de sceller les abus de langage et de démocratie, tout en offrant des
espaces mentaux ou 1’on se sente libre face aux corps soumis a I’exhibition prégnante
de la méme violence. Le rire, ici, fait I’objet de stratégies culturelles de résistance, une
maniere de recréer symboliquement du pouvoir en permettant aux opprimes de
reprendre leur destin par le biais du rire, méme si ce dernier parodique ne doit son
salut qu’a sa résistance a I’inéluctable tragique de 1’aujourd’hui.

Nous avons observé que L'ironie du narrateur dans son univers permet de créer une
distance critiqgue avec les événements traumatisants, offrant au lecteur et aux

personnages un espace de respiration dans I'étouffement de la violence. Cette distance

52Figure connu dans l'aire culturelle Arabo-Berbére

52



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

n'est pas un déni de la réalité, mais plut6t une stratégie de survie psychologique : « Je
prépare le couscous, je surveille la marmite. »°3.

Cette réponse, donnée lorsqu'on lui reproche de prier dans la mauvaise direction,
illustre sa maniére de concilier spiritualité et pragmatisme, en refusant les carcans
imposés.

De plus, en nous appuyant sur nos lectures antérieures, nous avons établi une relation
d'intertextualité entre Kateb Yacine, qui se servait d'un humour acerbe pour dénoncer
les anomalies du systeme colonial dans Nedjma®*, en utilisant une ironie mordante qui
permettait d'aborder l'indicible et de critiquer sans risque de censure, et Karim
Akouche, qui s'inscrit dans cette tradition tout en lI'adaptant au contexte moderne de

I'Algerie d'apres I'indépendance.

2.2 Lasatire sociale dénonceée par le grotesque

Dans I’art de la satire sociale, Akouche se montre a son aise en jouant sur le registre du
grotesque pour pointer les aberrations d’une société algérienne contemporaine qui peut
parfois sembler désespérée. C’est & peu pres ce qu’avait pris soin de faire Rachid
Mimouni dans Le Fleuve détourné *>quand il proposait une esthétique de
I’exagération caricaturale pour dénoncer les jouissances du pouvoir postindépendance.
Mimouni, a Dinstar d’Akouche, fait bien du grotesque un instrument de la
démystification politique afin de révéler par 1’absurde les contradictions d’une société
en crise.

La satire religieuse représente l'un des éléments les plus audacieux de I'ceuvre
d'Akouche. Sans critiquer la foi elle-méme, l'auteur met en lumiére I'exploitation
politique de la religion ainsi que la déchéance de certains leaders spirituels. Cette
perspective satirique sur la religion s'inscrit dans la tradition de Voltaire, tout en tenant
compte des particularités du contexte maghrébin. La force de la satire d'Akouche

réside dans sa capacité a allier une observation sociologique précise a une exagération

53La religion de ma meére , p.36
54 Kateb,Yacine, Nedjma, Paris, Seuil , 1956
55 Rachid, Mimouni, Fleuve Détourné, Paris, Pocket, 1993

53



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

humoristique. Cette fusion engendre un effet de familiarité chez le lecteur, qui se
retrouve face a une réalité connue mais distordue par le prisme satirique.

Enfin, la satire sociale chez Akouche joue un rdle cathartique essentiel. En offrant au
lecteur 1’opportunité de rire des défauts de sa société, elle atténue une tension sociale
qui pourrait autrement se manifester de maniére plus violente. Cette dimension
cathartique de la satire a été étudiée par de nombreux théoriciens, démontrant
comment le rire social peut agir comme une valve de sécurité dans des sociétés en

crise.

2.2.1 L’ironie comme déconstruction des discours dominants

D’abord, au-dela de son role défensif, I'ironie chez Akouche joue un rble essentiel et
critique : elle permet de déconstruire les discours dominants, qu'ils appartiennent aux
domaines religieux, politique ou culturel. Grace a cette ironie, l'auteur met en lumiere
les contradictions, les hypocrisies et les absurdités de ces discours prétendument
cohérents et légitimes.

Cette fonction déconstructrice de l'ironie s'applique particulierement au discours
religieux intégriste. Akouche ne s‘attaque pas directement a la religion, car cela serait
risqué et inefficace, mais il emploie l'ironie pour exposer les abus de certaines
interprétations religieuses. Il démontre comment des principes supposément spirituels
peuvent étre détournés a des fins de contr6le politique et social.

Cette approche ironique vis-a-vis de la religion fait écho a celle adoptée par Tahar Ben
Jelloun dans des ouvrages comme La Nuit sacrée®®, ou l'auteur recourt a l'ironie pour
questionner les traditions religieuses sans les critiquer ouvertement. Cette stratégie
indirecte s'avere essentielle dans un contexte ou une critique directe de la religion

pourrait étre recue comme une agression.

2.2.2 Mélange des registres et subversion des codes

La langue de 1’ Akouche de La religion de ma mére se caractérise par une liberté de ton

extraordinaire mélant les registres le plus familier et le plus soutenu, le plus vulgaire et

56 Tahar Ben Djelloun, La Nuit Sacrée , Paris, Seuil, 1985.

54



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

le plus lyrique. Cette hétérogéne formule linguistique renvoie a la complexité de
I’identité algérienne contemporaine tiraillée entre les diverses influences culturelles,
parmi lesquelles 1’arabe et le berbére. Le narrateur fait alterner les évocations lyriques
de son enfance kabyle : « Mon frére, ma sceur et moi, troisgringalets, les doigts
agrippant la couverture effilochée, les orteils engourdis, attendions son retour»® entre
des expressions plus crues : «Maintenant que je n’ai plus ma mere, il n’y a pas
d’innocents, tout le monde est coupable »°8.

Le mélange des langues (francais, arabe, berbére) fait également partie de cette
esthétique de I’hybridation qui ne reconnait plus aux catégories étanches. Akouche
parsemait son texte d’expressions arabes comme ( Allah, Allah yahdik , Haram ) et
des mots berbéres ou kabyles comme : (axxam, aman) qui ancrent 1’énonciation du
récit dans cette culture d’origine tout en s’exprimant en francais dans la sphere
moderne. Ce devenir pluriel de la langue devient richesse plus qu’handicap, permettant
de comprendre que I’identité algérienne ne saurait se réduire a une essence unique

mais devait plus étre amenée a étre pensée dans sa diversité constitutive.

3 Quéte de liberté et d’authenticité

L'écriture d'Akouche manifeste une quéte constante d'authenticité qui passe par le
refus des langues de bois et des discours convenus. Cette recherche d'une parole vraie
s'oppose aux discours figes de I'idéologie et de la tradition, créant un espace de liberté
ou la subjectivité peut s'exprimer sans contrainte. L'auteur privilégie un langage direct
et sans fard qui tranche avec les euphémismes habituels du discours politique et
religieux officiel. Cette authenticité se manifeste particulierement dans sa dénonciation
acerbe de la manipulation politique et sociale : « Consomme, peuple égaré ! Tant que
les puits de pétrole sont pleins, dépense et tais-toi ! »%. Cette injonction ironique
révele avec une lucidité implacable les mécanismes de contréle social par la

consommation et le silence imposé. L'impératif « tais-toi » résonne comme l'antithése

57 Karim, Akouche, La religion de ma mere, Tizi-Ouzou, Frantz Fanon, 2017, p.16
58 [dem, p.20
59 [dem, p.145

55



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

méme de la démarche littéraire d'Akouche, qui fait de la prise de parole un acte de

résistance fondamental.

La spontanéité apparente du style, avec ses ruptures de ton et ses digressions, traduit
cette volonté de rester au plus pres de l'expérience vécue. Le narrateur peut ainsi
passer sans transition d'une méditation grave a une observation triviale, reproduisant
fidelement le fonctionnement chaotique de la conscience et de la mémoire. Ces
brusques changements de registre, loin d'étre des négligences stylistiques, constituent
une technique narrative délibérée qui mime [l'instabilité psychologique du sujet
traumatisé. Akouche refuse l'artifice d'une écriture trop lissée qui pourrait édulcorer la
violence de I'expérience vécue. Cette esthétique de I'immediateté, caractérisée par des
phrases souvent courtes et heurtées, participe pleinement de [l'authenticité du

témoignage et établit une proximite troublante avec le lecteur.

3.1 Transmission mémorielle : écrire pour ne pas oublier, mais aussi pour

gueérir

Le roman est aussi un acte de mémoire, une tentative de préserver les souvenirs d'une

époque révolue et de transmettre les legons du passé. Le narrateur Mirak affirme :

« Je ne suis d’aucune religion. Je suis de la religion de ma mére. »° Cette déclaration
affirme une identité fondée sur I'amour, la tolérance et la sagesse maternelle, en

opposition aux dogmes rigides et aux violences perpétrées au nom de la religion.

De plus, dans la conjoncture d’une société algérienne marquée par les effrois de la
guerre civile et par les tentatives de déni du passé, ’auteur fait de son roman un acte
de résistance a I’amnésie collective ; cette résistance est d’autant plus nécessaire que
I’Etat algérien a organisé de maniére systématique ’oubli des années de terreur,
prohibant les témoignages, censurant les enquétes journalistiques, et muselant les
associations de victimes. Dans un espaces mémoriel de désastre, I’écriture littéraire est

une des seules sphéres ou peut a la fois se dire une parole libre sur I’actualité parce

60]pidem, p.36
56



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

u’aucun jugement ne vient encore s’exercer sur elle, juge et partie, un autre
b b b

prisonnier, de la terreur congue par ’Etat.

Cette démarche de témoignage ne se limite pas a une volonté archivistique ; elle
s’inscrit dans une dynamique de reconstruction identitaire et sociale plus complexe.
Karim Akouche n’enregistre pas seulement les faits ; il traite de I’ensemble des
éléments précis des mécanismes profonds ayant permis la naissance de la douleur
identitaire collective, 1’émergence de 1’explosion violente, questionnant les maniéres
dont la société algérienne d’apreés-indépendance avait €ét€¢ vouce a 1’échec. Sa
proposition n’est pas seulement celle d’une chronique descriptive mais touche 1’ordre
anthropologique et philosophique pour rendre visibles les structures mentales et les
configurations sociales a 1’origine du conflit, lorsque le narrateur disait : « L’ Algérie a
perdu son dme. La Kabylie son cceur »%! cristallise donc une douleur collective et
identitaire. Mais a travers cette souffrance, le narrateur va entreprendre un travail de

reconstruction par le biais de la dénonciation.

Dans cet espace s’établit une médiation entre mémoire individuelle et mémoire
collective, entre traumatisme personnel et guérison communautaire. Or, cette
indispensable fonction médiatrice se révéle d’autant plus nécessaire dans une société
ou les traumatismes individuels n’ayant jamais été socialisés, chaque famille
enfermant dans le secret de I’intimité ses morts et ses blessures. Ici, le roman permet
I’¢lévation de I’individualit¢ de I’expérience a la généalogie du récit partageable
permettant 1’établissement des conditions pour un acte de reconnaissance collectif des
souffrances subies. En choisissant de dire ce qui doit étre dit, Akouche parie que la
littérature peut devenir un instrument de thérapie collective salvatrice destinée autant a
préserver la mémoire que produire le deuil. Mémoire et thérapie sont ici
indissociables, le roman La religion de ma mere devenant ainsi un texte exemplaire de
la littérature du témoignage contemporaine dont la visée d’écrire rimerait

indissolublement avec un projet de reconstruction sociale et psychique tout comme

61]pidem, p.21
57



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

I’1llustre cette citation du corpus : « écrire c’est coudre ses blessures avec la pointe de

son stylo »%

Conclusion

Le chapitre met en lumiére comment I'écriture de Karim Akouche dans La
religion de ma meére se mue en un véritable laboratoire de résistance face aux
violences multiformes qui ont marqué la société algérienne. Loin de se contenter d'une
simple chronique des traumatismes, le roman s'impose comme un acte littéraire
profondément politique et éthique, ou les choix esthétiques deviennent des strategies

de survie et de reconstruction.

Les stratégies narratives déployees par Akouche révélent une conscience aigué
des enjeux de représentation. La fragmentation narrative, miroir du chaos social , ne
constitue pas unigquement un procédé stylistigue mais une réponse formelle a
I'éclatement identitaire de la société algérienne contemporaine. En brisant la linéarité
du recit, l'auteur brise également les discours monolithiques qui ont longtemps dominé
I'espace public algérien. La polyphonie des voix, particulierement incarnée par le
dialogue constant entre le narrateur et sa mere, offre un contrepoint essentiel aux récits
officiels, restaurant la légitimité des identités plurielles et des mémoires marginalisées.
La zone d'indétermination savamment entretenue entre fiction et témoignage s'avere
étre I'une des innovations les plus remarquables de I'ccuvre. Cette ambiguité assumee
ne constitue pas une faiblesse mais une force, permettant d'accéder a une Vérité

littéraire peut-étre plus profonde que celle du simple témoignage factuel.

De plus, I'humour et I'ironie, héritiers dune longue tradition populaire
maghrébine, se révelent étre des armes littéraires d'une redoutable efficacité. En
s'inscrivant dans la lignée des figures légendaires comme Djoha , Akouche fait du rire
un instrument de subversion et de résistance psychologique. Cette dimension satirique,
loin d'édulcorer la gravité des enjeux, permet au contraire de créer les conditions d'une

parole libre, capable de déconstruire les discours dominants sans risquer la censure

62jbidem, page liminaire

58



Chapitre 111 : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience

directe. Le grotesque devient ainsi un revelateur impitoyable des aberrations sociales
et politiques. La créativité linguistique d'Akouche, caractérisée par le mélange des
registres et des langues, traduit fidélement la complexité de l'identité algérienne
contemporaine. Cette hybridation assumée transforme ce qui pourrait étre percu
comme un handicap en une richesse expressive, démontrant que l'authenticité ne réside
pas dans la pureté linguistiqgue mais dans la capacité a dire sa vérité avec les moyens
du bord. L'écriture devient alors un acte de liberté qui refuse les langages convenus et

les euphémismes officiels.

Enfin, la dimension mémorielle de I'ceuvre révele sa portée la plus profonde.
Dans une société marquée par I'amnésie organisée et le déni institutionnel, La religion
de ma meére constitue un acte de résistance a l'oubli. Mais cette démarche testimoniale
dépasse la simple volonté archivistique pour s'inscrire dans une dynamique de
reconstruction identitaire et de thérapie collective. En établissant une mediation entre
mémoire individuelle et mémoire collective, le roman participe a un processus de

cicatrisation des blessures historiques.

En conclusion, La religion de ma mere se dresse comme un témoignage littéraire
essentiel de la capacité de I'ecriture a transformer la douleur en un chemin vers la
reconstruction. Ce roman nous invite a réfléchir sur la maniere dont l'art peut non
seulement représenter la souffrance, mais aussi agir comme catalyseur de guérison

collective et de réinvention identitaire face aux traumatismes du passé.

59



-

.

Conclusion

generale

~

/




Conclusion générale

Conclusion générale

Ce travail de recherche consacré a La Religion de ma mere de Karim Akouche
s’est donné pour objectif d’interroger les formes et les fonctions de 1’écriture de la
violence dans le contexte algérien postcolonial. Nous avons cherché a comprendre
comment la violence, omniprésente dans le récit, se décline sous différentes formes—
physique, symbolique, idéologique — et comment 1’auteur a transcrit, la transforme,

voire la dépasse, par un projet littéraire engagé et poétique.

Dans un premier chapitre, notre démarche a été de replacer I’ceuvre dans son
contexte historique, politique et culturel, afin de mettre en évidence la violence
historique subie par la société kabyle. A travers I’analyse des épisodes marqués par la
guerre, la colonisation, puis la montée de I’islamisme radical, nous avons montré que
cette violence structure le roman comme une mémoire collective fragmentée. L’étude
des personnages, notamment celui de Mirak, a révélé comment 1’auteur construit des
figures marquées par le traumatisme, a la fois témoins et victimes d’une histoire
violente. Ce premier axe, fondé sur une approche historico-contextuelle et textuelle,
nous a permis d’éclairer la maniére dont Akouche donne une voix aux douleurs tues,

et comment 1’écriture devient un acte de réactivation de la mémoire blessée.

Dans un second temps, nous avons opté pour une approche sociologique et
anthropologique, en nous appuyant sur les concepts de Pierre Bourdieu, afin
d’analyser la violence symbolique. Ce chapitre a mis en lumiere ’intériorisation des
rapports de domination, notamment a travers les normes religieuses, culturelles et
patriarcales. Le corps, et en particulier le corps féminin, est apparu comme le lieu
d’expression silencieuse de cette violence intériorisée. Par une analyse fine du
langage, des silences et des tensions dans les relations sociales et familiales, nous
avons montré comment Akouche dévoile les mecanismes invisibles des omissions. La
démarche ici a consisté a croiser les outils de la critique littéraire avec ceux des
sciences sociales, pour mieux comprendre I’emprise de la violence sur les individus, y

compris a travers leurs croyances et leurs comportements.

61



Conclusion générale

Enfin, dans un troisiéme chapitre, nous avons analysé 1’écriture elle-méme
comme acte de résistance, de réinvention identitaire et de résilience. Loin de se limiter
a une dénonciation, Karim Akouche ¢€labore une poétique du refus, fondée sur I’ironie,
la satire, la subversion linguistique et la polyphonie narrative. Ce chapitre a mobilisé
une démarche sémiotique et narratologique : nous avons étudié les procédés
stylistiques, les ruptures de ton, les glissements d’énonciation, et la richesse lexicale
pour montrer comment 1’auteur transforme la langue en un instrument de libération.
L’écriture devient alors un contre-pouvoir : elle défait les récits imposés, ouvre un

espace de subjectivité, et propose un imaginaire de 1’émancipation.

Ainsi, a travers D’articulation de ces trois démarches — contextuelle,
sociocritique et stylistique — nous avons tenté de répondre a notre problématique :
comment 1’écriture de la violence, dans La Religion de ma mére, dépasse la simple
représentation pour devenir un mode de résistance et de réinvention. Le roman
d’Akouche témoigne de I’horreur, certes, mais surtout il propose une élaboration

littéraire qui transforme la souffrance en parole, et la mémoire en projet.

Il convient néanmoins de souligner certaines limites de ce travail : nous
n’avons pas exploré en détail la réception de 1’ceuvre dans la diaspora kabyle ou dans
le monde francophone, ni comparé ce texte a d’autres romans postcoloniaux ou
diasporiques contemporains. De plus, une analyse centrée sur la dimension
linguistique (alternance des registres, emploi des langues berbére, arabe et francaise)

pourrait enrichir la compréhension du réle subversif de 1’écriture.

Pour prolonger cette réflexion, plusieurs pistes se dessinent : une étude
comparative avec d’autres auteurs issus de contextes postcoloniaux (par exemple
Maissa Bey, Rachid Boudjedra ou Waberi) permettrait de mettre en évidence des
formes partagées de résistance littéraire. Par ailleurs, le role central de la mere dans le
récit, a la fois mémoire vivante, pilier affectif et résistante silencieuse, mérite une
attention particuliere dans une perspective féministe et anthropologique. Enfin, il

serait pertinent d’interroger la portée politique de 1’ceuvre, notamment sa capacité a

62



Conclusion générale

Nourrir un debat sur la réconciliation nationale, le pardon ou la transmission

intergénérationnelle.

En définitive, La Religion de ma meére apparait comme une ceuvre littéraire
profondément engagée, ou I’écriture de la violence devient une écriture contre la
violence. A travers une langue inventive, un regard lucide mais plein d’humanité, et
un refus des silences imposés, Karim Akouche fait de la littérature un lieu de

mémoire, de combat, et d’espoir.

63



-

.

Références

bibliographiques

~

/




Références bibliographiques

Références bibliographiques

Akouche ,Karim .La Religion de mameére.Tizi-Ouzou:FrantzFanon,2017.

Euvres littéraires citées

Ben Jelloun, Tahar. La nuit sacrée. Paris : Seuil, 1985.
Haddad,Malek. L ‘éleve et la lecon.Paris:RenéJulliard, 1960.
Mimouni, Rachid. Le fleuve détourne. Paris : Pocket, 1993.
Yacine ,Kateb .Nedjma. Paris: Seuil, 1956.

Achour Christiane & Rezzoug Simeone. Convergences critiques: Introduction a la
lecture littéraire. Alger : ENAG, 1985.

Bakhtine, Mikhail. Esthétique et théorie du roman (1929-1975). Trad. francaise. Paris
: Gallimard.

Barthes, Roland. Le degré zéro de ’écriture. Paris : Seuil, 1953.

Barthes, Roland. « L’écriture de 1’événement », in Communications : Prise de parole.
Paris : Seuil, 1968.

Bourdieu, Pierre. La domination masculine. Paris : Seuil, 1998.

Bourdieu, Pierre. Raisons pratiques : Sur la théorie de l'action. Paris : Editions de
I’EHESS, 1994.

Bourdieu, Pierre. Sens pratique. Paris : Minuit, 1980.

Genette, Gérard. Figures Ill. Paris : Seuil, 1972.

Héritier, Frangoise. Les deux sceurs et leur mére. Paris : Odile Jacob, 1994,

Khatibi, Abdelkébir. Romans et récits : Poétique de 1’aimance. Paris : Editions de la
Différence, 2008.

Kristeva, Julia. Pouvoirs de I’horreur : Essai sur I’abjection. Paris : Seuil, 1980.

65



Références bibliographiques

Lyotard, Jean-Francois. La condition postmoderne. Paris : Minuit, 1979.
Sayad, Abdelmalek. La double absence : Des illusions de 1’émigré aux souffrances de

I’immigré. Paris : Seuil, 1999.

Dictionnaire encyclopédique Larousse. Paris : Larousse, 2001.
Dictionnaire des genres et notions littéraires. Paris : Nathan, 1997.

Eterstein, Claude (Idir.). Dictionnaire de la littérature francaise de A a Z. Paris :
Hatier, 1985.

Theses et mémoires consultés

Aounallah, Soumia. “L’écriture de la violence et la violence de I’écriture dans Les
Agneaux du Seigneur de Yasmina Khadra.“ Mémoire de Master, Université de Batna,

2011.

Hadjer, Boudour & Saoula, Aicha. “L’écriture de la violence dans le roman Surtout ne

te retourne pas de Maissa Bey.Mémoire de Master, Université de Guelma, 2019.

66



Résumé

Ce mémoire explore I’écriture de la violence dans la littérature algérienne francophone
contemporaine a travers 1’analyse du roman La Religion de ma mére de Karim Akouche. L’étude met
en lumiére comment 1’auteur utilise une écriture hybride, mélant récit picaresque, prose poétique et
satire politique, pour représenter les multiples formes de violence — historique, sociale, religieuse et
identitaire — qui ont marqué 1’ Algérie, notamment durant les années 1990. L’écriture devient ici un
acte de résistance et de résilience, transformant la souffrance collective en parole libératrice et
poétique. Le travail s’articule autour de trois axes : la mise en scéne de la violence historique et
idéologique, la représentation de la violence symbolique dans les relations familiales et identitaires, et
enfin I’écriture comme lieu de libération et de reconstruction identitaire. Ce mémoire montre que le
roman d’Akouche dépasse le simple témoignage pour devenir un espace ou la littérature permet de
nommer le trauma, de dénoncer les oppressions et d’inventer une langue nouvelle pour faire entendre

la voix des sans-voix.

Mots clés :Violence - Littérature algérienne francophone - Résistance - Identité - Ecriture poétique

Abstract

This thesis explores the writing of violence in contemporary French-speaking Algerian
literature through an analysis of Karim Akouche's novel, La Religion de ma mére (The Religion of My
Mother). The study highlights how the author uses a hybrid writing style, blending picaresque
narrative, poetic prose, and political satire, to represent the multiple forms of violence—historical,
social, religious, and identity-based—that marked Algeria, particularly during the 1990s. It is about
resistance and resilience, transforming collective suffering into liberating and poetic language. The
work is structured around three axes: the staging of historical and ideological violence, the
representation of symbolic violence in family and identity-based relationships, and finally, writing as a
place of liberation and identity reconstruction. This thesis shows that Akouche's novel goes beyond
simple testimony to become a space where literature allows us to hame trauma, denounce oppression

and invent a new language to make the voices of the voiceless heard.

Keywords :Violence - Francophone Algerian literature - Resistance — Identity - Poetic writing



	Table de matières
	Remerciements
	Dédicaces
	Introduction générale
	Chapitre I : écrire la violence historique et idéologique
	1. La brutalité et les traumatismes collectifs
	1.1. Représentation de la violence terroriste
	1.1.1. La mémoire des années noires à travers la violence verbale : Une lecture de « L’image »
	1.1.2. La narration
	1.1.3. Le vocabulaire
	1.1.3.1. Un registre familier et parfois cru
	1.1.3.2. Des termes liés à la culture algérienne, notamment kabyle



	2. L’esthétique du choc et de l’effroi
	2.1. La mémoire du colonialisme et les tensions issus de la décolonisation
	2.2. Un héritage conflictuel mis en récit
	2.2.1. Le titre
	2.2.2. L’image maternelle


	3. L’entrechoc entre la modernité et la tradition
	3.1. La matrice traditionnelle et ses manifestations
	3.1.1. Une spiritualité syncrétique
	3.1.2. La langue et l’oralité
	3.1.3. L’image de la fontaine

	3.2. Analyse des tensions entre tradition et modernité dans l’œuvre de Karim Akouche
	3.2.1. L’islamisme politique : rupture spirituelle et culturelle
	3.2.2. L’urbanisation et l’exode rural : effacement des lieux et des pratiques
	3.2.3. La globalisation culturelle : aliénation technologique et crise des valeurs


	Chapitre II :  Dire la violence symbolique
	Préambule
	1. Définition et portée de la violence symbolique selon Bourdieu : domination culturelle et religieuse intériorisée
	1.1. La violence symbolique : un concept sociologique pour penser les dominations invisibles
	1.2. Les spécificités de la violence symbolique en contexte algérien postcolonial
	1.3. La langue comme vecteur privilégié de violence symbolique
	1.4. Le corps comme lieu d'inscription de la violence symbolique

	2. L’Aliénation identitaire
	2.1. Les mécanismes d'intériorisation de la soumission : langage, silence, culpabilité — ce que l'écriture révèle :
	2.1.1. Les manifestations corporelles de la violence symbolique : corps contrôlés, corps rebelles


	Chapitre III : L’écriture comme un acte de résistance et de résilience
	Préambule (1)
	1 Stratégies narratives pour représenter la violence
	1.1 La fragmentation narrative comme miroir du chaos social :
	1.2 L’alternance des voix : polyphonie contre discours monolithiques :
	1.2.1 Entre fiction et témoignage : La vérité par la littérature


	2 L’Humour et l’irone comme arme littéraire contre la fatalité :
	2.1 Le rire comme résistance face à l’oppression :
	2.2 La satire sociale dénoncée par le grotesque
	2.2.1 L’ironie comme déconstruction des discours dominants
	2.2.2 Mélange des registres et subversion des codes


	3 Quête de liberté et d’authenticité
	3.1 Transmission mémorielle : écrire pour ne pas oublier, mais aussi pour guérir

	Conclusion
	Conclusion générale
	Références bibliographiques

