
 

 

République Algérienne Démocratique Et Populaire 

Ministère de l’enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique  

Université A.MIRA de Bejaia  

 

Faculté des Lettres et des Langues  

  Département de Français 

Mémoire de master 

Option : sciences du langage 

Intitulé du mémoire : 

 

 

 

Réalisé par :                                                

KHIMOUM   Leiticya                                 

                     LARDJANE  Wafa 

Membres du jury : 

Examinatrice : Mme. BELLIL Kahina 

Président : M. SEGHIR Atmane 

Directrice de recherche : Mme. BENBELAID Lydia 

 

Année universitaire  2024/2025 

Le rôle des langues kabyle et française dans la préservation et la 

transmission de la culture berbère : analyse de l’œuvre musicale 

d’Idir 



 

 

Remerciements 

Nous tenons à exprimer notre profonde gratitude à notre Directrice de recherche, Mme 

BENBELAID Lydia, pour ses conseils éclairés tout au long de ce projet. Sa disponibilité et 

son expertise nous ont permis de développer nos compétences et de réaliser ce travail. 

Nous tenons à remercier également tous les membres du jury pour avoir pris le temps et la 

peine d'évaluer notre modeste travail. 

Nous sommes reconnaissantes à tous les membres de nos familles qui, grâce à leurs 

prières et leur soutien constant, nous ont permis de surmonter tous les obstacles. 

Nous souhaitons également exprimer notre gratitude à toutes celles et à ceux qui, de près 

ou de loin, ont contribué à la réalisation de ce mémoire. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Dédicaces 

Avec une profonde gratitude, je souhaite exprimer ma reconnaissance à tous 

ceux qui m'ont soutenu tout au long de mon parcours universitaire, à mes 

proches et amies. Après des années d'efforts et de détermination, j'ai enfin 

réalisé l'un de mes rêves les plus chers. 

 

Je dédie ce travail à : 

Je tiens à remercier tout particulièrement mes parents, qui m'ont offert sans 

réserve leur amour, leur soutien et leur encouragement. Leur présence 

constante m'a permis de surmonter chaque obstacle et d'atteindre mes objectifs. 

 

À Kahina, Mélissa, Youba et ma petite Zouina adorée. Mes sœurs et frère, ce 

mémoire est pour vous, pour que vous sachiez à quel point vous êtes importants 

pour moi. 

 

Je dédie également ce travail à la mémoire de mon grand-père, qui nous a 

quittés trop tôt. Je sais qu'il aurait été fier de moi, et je souhaite qu'il puisse en 

quelque sorte partager ma joie et ma fierté. 

 

Enfin, je souhaite exprimer ma reconnaissance à mon fiancé, ma belle-mère et 

mes belles-sœurs, pour leur amour et leur soutien constant. 

 

 

 

 

 

KHIMOUM Leiticya 



 

 

Dédicaces 

Je dédie ce modeste travail à : 

 

A ceux qui me sont les plus chers, qui ont donné un sens à mon 

existence mes très chers parents, qui ne cessent de prier pour moi du 

jour au lendemain. 

 

A ma très chère et unique sœur Kawther. 

 

A mes chères tantes et mes chers oncles que j’aime beaucoup 

 

Et à mes cousins et cousines. 

 

A tous ceux qui ont contribué de près ou de loin à la réalisation de ce 

mémoire. 

 
 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                        LARDJANE Wafa 



 

 

 

Introduction Générale 



Introduction Générale 

6 

 

Présentation du sujet 

  L'identité culturelle berbère occupe une place primordiale dans le processus 

d'identification. Se caractérisant par un ensemble de valeurs transmises oralement telles que 

les langues, les croyances et les traditions, qui portent l'histoire et la culture berbère. Ces 

éléments se transmettent d'une génération à l'autre, préservant ainsi l'héritage linguistique et 

identitaire, qui joue un rôle essentiel dans la transmission culturelle. 

 

  La culture de l’oralité permet non seulement de partager des traditions et des histoires, 

mais aussi de renforcer les liens interpersonnels à travers des échanges directs et interactifs. 

Elle favorise une forme d’apprentissage qui est souvent plus accessible et mémorable 

permettant ainsi aux générations de se connecter à leur héritage tout en s’adaptant aux 

évolutions contemporaines. 

 Dans certains cas, la langue française et la langue kabyle agissent comme des vecteurs dans 

la diffusion de l'identité culturelle berbère.  

 

La sociolinguistique, en tant que branche de la linguistique, étudie les interactions entre la 

langue et la société. Ici, il sera question de mettre en évidence comment le kabyle, en tant que 

langue maternelle, et le français, en tant que langue étrangère, contribuent à la transmission et 

à la préservation de l'identité culturelle au sein de la société algérienne et au niveau mondial. 

 

Notre étude s'intéresse particulièrement à l'œuvre d'Idir, qui représente un important 

vecteur d'expression et de diffusion de la culture berbère, tel qu’il l’a déclaré lors d'une 

interview : « Une chanson vaut mieux que mille discours. »
1
. 

 

La chanson est devenue un moyen de communication à travers les époques en raison de sa 

capacité à véhiculer des émotions, des idées et des messages de manière captivante. Dans de 

nombreuses cultures, y compris les sociétés berbères, la musique et la chanson ont été 

employés pour partager des traditions et des valeurs en touchant les gens d'une manière 

unique avec le temps, la chanson est devenue un puissant moyen de communication, 

permettant aux individus et aux communautés de s'exprimer et de préserver leur patrimoine 

culturel.  

                                                 
1
https://www.lemonde.fr/voyage/article/2007/05/01/idir-ldquo-une-chanson-vaut-mieux-que-mille-discours-

rdquo_1338890_3546.html consulté le 28.12.2024 
 

https://www.lemonde.fr/voyage/article/2007/05/01/idir-ldquo-une-chanson-vaut-mieux-que-mille-discours-rdquo_1338890_3546.html
https://www.lemonde.fr/voyage/article/2007/05/01/idir-ldquo-une-chanson-vaut-mieux-que-mille-discours-rdquo_1338890_3546.html


Introduction Générale 

7 

 

Problématique 

 Dans notre recherche, nous tenterons d’explorer les thèmes abordés dans les chansons 

d’Idir, en se référant aux langues utilisées, cela nous amène à poser la problématique 

suivante : 

 Quel est l’impact de l’utilisation de la langue kabyle et de la langue française dans les 

chansons d’Idir ? Et comment contribue-t-elle à la préservation et à la transmission de 

l’identité et de la culture berbère ?   

  À partir de ce problème, découlent un certain nombre de questions auxquelles nous 

tenterons d’apporter des réponses, il s’agit des questions suivantes : 

-      Quelles sont les valeurs culturelles transmises dans les chansons d’Idir ? 

-      Comment Idir, parvenait-il à atteindre un large public tout en préservant l’identité 

culturelle berbère dans ses chansons ? 

Les hypothèses 

Suite aux questions posées, nous avons émis trois réponses en guise d’hypothèses : 

  Nous supposons que l'utilisation du français et du kabyle dans les chansons d'Idir est un 

moyen de communication et un héritage linguistique pour les Kabyles, qui renforce le 

sentiment d'appartenance à leur société et fait découvrir au public international les différentes 

valeurs de la culture et de l'identité kabyle en évoquant des termes spécifiques à cette culture. 

  Les chansons d'Idir pourraient mettre en avant des valeurs culturelles telles que la 

solidarité, l'amour de la terre, la résistance à l'oppression et la préservation des traditions 

berbères, en explorant également des thèmes liés à la vie quotidienne des Berbères, leur 

histoire et leurs luttes pour la reconnaissance de leur identité. 

 Nous pensons qu'Idir atteint un large public en utilisant des mélodies simples et des thèmes 

qui parlent à tout le monde, tout en intégrant des éléments de la culture berbère dans ses 

paroles. De plus, son engagement pour la langue et les traditions berbères sensibilise un 

public varié à l'importance de préserver cette identité culturelle. 

Les objectifs et les motivations de choix du sujet 

Chaque travail de recherche vise à atteindre des objectifs bien précis, nous avons choisi ce 

sujet afin de comprendre comment l'utilisation de deux langues enrichit les textes et renforce 

le message culturel dans les chansons d’Idir. Comprendre le rôle de la chanson en tant que 

vecteur d'identité et de résistance culturelle dans un contexte de mondialisation. 



Introduction Générale 

8 

 

 Notre choix est également motivé par notre passion pour la musique d’Idir. Il faut savoir 

aussi qu’il y a peu de travaux qui ont été effectués sur ce sujet, ce qui nous a incités à explorer 

le rôle des langues kabyle et française dans les chansons d’Idir tout en préservant l’identité 

culturelle berbère. 

Méthodologie et corpus : 

Pour atteindre nos objectifs, nous avons adopté une démarche analytique dans laquelle 

nous avons analysé les paroles des chansons d’Idir en choisissant des chansons écrites en 

langue kabyle et en langue française afin d’identifier les valeurs culturelles berbères présentes 

dans ses œuvres musicales et de découvrir le rôle de ces langues dans la perception de 

l’identité berbère. 

Plan de travail 

Notre mémoire de recherche est réparti en deux chapitres, le premier chapitre est consacré 

à la définition des concepts clé comme l’identité, la culture, la langue, la sociolinguistique, le 

bilinguisme et la chanson. Nous avons ainsi exploré l’identité et la culture berbère algérienne. 

Puis nous avons fait une brève présentation du chanteur algérien Idir et un petit aperçu de la 

chanson kabyle. 

Quant au deuxième et dernier chapitre, il est réservé à l’étude des résultats obtenus lors de 

l’analyse des paroles et des termes représentant l’aspect identitaire et culturel berbère utilisés 

dans les chansons d’Idir.   

 Enfin, nous clôturons notre travail par une conclusion générale qui synthétise les 

principaux résultats de notre recherche. 



 

 

 

Chapitre I :  

Cadre Théorique et 

conceptuel 



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

10 

 

Introduction 

 L’Algérie est un pays où la diversité linguistique, culturelle et identitaire est de plus en plus 

marquée. Il est essentiel de saisir les processus qui déterminent la construction et l'expression de 

l'identité. La langue et la culture sont des éléments qui contribuent à façonner notre identité et à 

nous définir en tant qu’individus et comme membres d’une communauté. Les enjeux de la 

langue dans les contextes urbains ainsi que les phénomènes tels que le plurilinguisme et le 

bilinguisme sont des thèmes centraux qui illustrent comment la langue est un marqueur d’identité 

et un outil de pouvoir au sein de la société algérienne. Les locuteurs s’approprient leur culture à 

travers diverses pratiques linguistiques, ce qui leur permet de renforcer leur sentiment 

d’appartenance et d’affirmer leur place dans la société. De plus, la chanson est un moyen 

puissant dans l’expression et la transmission des émotions, des valeurs et des coutumes qui 

représentent et définissent l’identité d’une personne. Ainsi, la langue devient non seulement un 

moyen de communication, mais également un vecteur d’affirmation identitaire qui contribue à la 

variété du paysage social algérien. 

1. Définitions de quelques concepts clés : la langue et l’identité culturelle 

kabyle en Algérie. 

1.1. Autour de la sociolinguistique : une discipline qui explore les interactions 

sociales. 

 La sociolinguistique est une branche de la linguistique, cette dernière est apparue en 1960 

aux états unis par un groupe de chercheurs (Dell Hymes, Fishman, Gumperz, Labov, Ferguson, 

etc.). Elle étudie la relation entre la langue et la société.  

« La sociolinguistique prend en compte tous les phénomènes liés à l’homme parlant au sein 

d’une société » (BOYER H. 1996). Cette discipline s’intéresse non seulement à la langue en 

elle-même, mais aussi à son utilisation, en prenant en considération les facteurs sociaux comme 

la classe sociale, le sexe, l'âge, l’éducation et les régions géographiques, ces facteurs influencent 

l’utilisation et la perception des langues dans divers contextes sociaux.  

 L’objet d’étude de cette discipline selon LABOV est : « la structure et l’évolution du 

langage au sein du contexte social formé par la communauté linguistique » (Labov, W, 1976). 

La sociolinguistique met l’accent sur la manière dont la langue change et évolue dans un 

contexte social.  



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

11 

 

1.2.  Le bilinguisme et le plurilinguisme : des phénomènes linguistiques sociaux    

1.2.1. Le bilinguisme :  

Le bilinguisme est la capacité d’une personne à parler et à comprendre couramment deux 

langues différentes que ce soit à l’oral ou à l’écrit. 

Georges Mounin définit le bilinguisme comme « Le fait pour un individu de parler 

indifféremment deux langues », également : « coexistence de deux langues dans la même 

communauté, pour vu que la majorité des locuteurs soit effectivement bilingue ».
2
 

Le bilinguisme ne se limite pas à une seule compétence d’un individu mais également à 

l’ensemble d’une société. 

 Il existe deux types de bilinguismes : le bilinguisme social et le bilinguisme individuel. 

 Le bilinguisme social : est la situation d’une société ou d’une communauté qui pratique 

deux langes différents.  

 Le bilinguisme individuel : est l’aptitude d’un individu à utiliser de deux langues 

différentes. En d’autres termes pour qualifier une personne de bilingue, elle doit parler et écrire 

parfaitement dans deux langues distinctes.   

 

1.2.2. Le plurilinguisme : 

Le plurilinguisme est défini selon DUBOIS, J. et.al comme suit : 

« On dit d’un sujet parlant qu’il est plurilingue quand il utilise à l’intérieur d’une même 

communauté plusieurs langues selon le type de communication (dans sa famille, dans ses 

relations sociales, dans ses relations avec l’administration, etc.). « On dit d’une communauté 

qu’elle est plurilingue lorsque plusieurs langues sont utilisées dans les divers types de 

communication » Dubois. et.al.1994). 

 Donc Le plurilinguisme est la capacité d’un individu à communiquer et à s’exprimer dans 

plusieurs langues.  

 Dans le monde, plusieurs pays où sociétés sont des plurilingues. Dans le contexte algérien, 

trois langues coexistent, l’arabe, le tamazight et le français. L’arabe classique qui est utilisé dans 

les administrations, dans l’enseignement, dans les textes politique et les rencontres 

présidentielles. Le tamazight est enseigné dans certaines écoles et parlé dans certaines régions. 

Le Français est pratiqué par certains algériens et aussi utilisé dans les administrations et dans 

l’enseignement. Les algériens maitrisent de différents dialectes selon les régions (arabe algérien, 

                                                 
2
MOUNIN Georges, Dictionnaire de la linguistique, Paris, Quadrige /PUF, 2004 



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

12 

 

kabyle, chaoui, mozabite, ct). Cette richesse linguistique a un effet positif sur le développement 

culturel du pays.      

1.3. La langue : un outil de communication puissant et primordial dans les 

interactions sociales 

Ferdinand de Saussure (1857-1913) explique dans son « Cours de linguistique générale »des 

concepts fondamentaux linguistiques tel que la langue. Selon ce dernier, la langue est un système 

complexe qui résulte d'une convention sociale transmise par la société à l'individu. Ce système 

est extérieur à l'individu, qui ne peut ni le créer ni le modifier de manière significative. 

Une langue constitue un système réunissant un ensemble de mots, appelé lexique, et un 

ensemble de règles de fonctionnement, appelé grammaire. La grammaire comprend des règles 

d'agencement des sons, des règles de conjugaison ; ainsi que des règles de syntaxe qui régissent 

la structure des phrases. Ce système complexe permet aux individus de communiquer de manière 

efficace et de transmettre des informations, des idées et des émotions. 

1.3.1. Comment la langue kabyle reflète-elle les valeurs et les normes sociales de la 

société kabyle ? 

 La langue est un outil puissant d'identification des caractéristiques et des appartenances 

sociales de chaque individu ou groupe d'individus. En effet, la langue que l'on parle peut révéler 

notre origine géographique, notre culture, notre éducation et notre statut social. De plus, la 

langue est un moyen de véhiculer une culture, une civilisation, des traditions et des mœurs, ainsi 

que des valeurs humaines et éthiques. 

La langue kabyle qui est le centre de notre recherche, contribue à la préservation de la culture 

et l’identité berbère principalement grâce à la tradition orale. Cette dernière est une forme de 

transmission des connaissances, des valeurs et des traditions qui a joué un rôle fondamental dans 

la culture kabyle. En l'absence d'une tradition écrite solide, la littérature kabyle s'est exprimée 

principalement à travers la poésie orale. « La littérature kabyle fut principalement orale et 

s’exprimait essentiellement dans le genre poétique. » (Lahlou, 2018 : 107). Les contes, légendes, 

devinettes, proverbes, poèmes et chants ont été les principaux moyens d'expression des Kabyles. 

Grâce à la mémoire collective et à la parole personnalisée « À travers deux vecteurs essentiels, à 

savoir celui de la mémoire, qui préserve et réitère sans cesses les genres, les formes et les 

structures poétiques, et celui de la parole personnalisée, dans le fil d’une intention originale, 

non réitérable. » (Belgasmia, 2015 : 8)  



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

13 

 

Cette tradition orale a été transmise de génération en génération, imprégnant toutes les 

activités quotidiennes et les occasions spéciales. La poésie kabyle a accompagné les travaux des 

champs, les tâches domestiques, les fêtes, les rituels et les cérémonies religieuses, reflétant les 

joies, les peines et les préoccupations de la vie quotidienne. En s'adaptant aux contradictions et 

aux oppositions de la société, la tradition orale kabyle a démontré sa capacité à évoluer et à se 

renouveler. 

 « En ce sens, la tradition orale se positionne et s’adapte, tant bien que mal, aux 

contradictions voir aux oppositions qui jalonnent toute société en perpétuelle mouvance. » 

(Belgasmia, Ibid : 9). 

1.4. La culture : un concept vaste et complexe aux multiples dimensions 

1.4.1. L’importance de la culture dans la formation de l’identité 

Le mot culture vient du mot latin colere, (« habiter », « cultiver », ou « honorer »). Selon 

l'UNESCO 

 « La culture, dans son sens le plus large, est considéré comme l'ensemble des traits 

distinctifs, spirituels et matériels, intellectuels et affectifs, qui caractérisent une société ou un 

groupe social. Elle englobe, outre les arts et les lettres, les modes de vie, les droits 

fondamentaux de l'être humain, les systèmes de valeurs, les traditions et les croyances »
3
. 

On peut définir la culture comme un système complexe et évolutif de modèles d'interprétation 

qui orientent les actions et les relations des participants sociaux dans une société ou un groupe 

spécifique. Ces modèles d'interprétations englobent un ensemble de données, de principes, de 

conventions et de normes qui sont communément partagés et transmis au sein de la communauté. 

Ces données peuvent comporter des savoirs, des convictions, des valeurs et des dispositions 

spécifiques à une culture donnée. Elles peuvent aussi intégrer des coutumes et des rituels qui se 

transmettent de génération en génération. 

Dans le cadre de ce mémoire, nous allons explorer en profondeur la culture berbère qui 

constitue le cœur de notre recherche. En effet, la culture berbère est un phénomène complexe et 

multiforme qui mérite une analyse approfondie.  

Nous allons examiner les différentes facettes de cette culture, en nous penchant sur ses traditions, 

ses coutumes, ses valeurs et ses pratiques.  

                                                 
3
https://www.bak.admin.ch/bak/fr/home/themes/definition-de-la-culture-par-l-unesco.html 

 

https://www.bak.admin.ch/bak/fr/home/themes/definition-de-la-culture-par-l-unesco.html


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

14 

 

1.4.2. Les aspects de la culture berbère 

 La culture berbère est une mosaïque de pratiques qui se sont développées au fil des siècles, 

elle est profondément enracinée dans l’histoire et la géographie de la région. Nous allons parler 

dans un premier temps de la langue tamazight qui est un composant déterminant de la culture 

berbère, elle se caractérise par ses différents dialectes. Les Kabyles sont fiers de leur héritage 

linguistique, qui est une partie intégrante de leur patrimoine culturel. Mais la culture kabyle va 

bien au-delà de la langue. Elle se révèle également à travers les vêtements traditionnels, tels que 

le burnous porté par les hommes qui s’agit d’un manteau en laine, long et sans manches, avec 

une capuche pointue. Le costume traditionnel des femmes se compose de cinq éléments : La robe 

kabyle, dite « Thaqandourth » est l’élément de base du costume et comporte un col arrondi à 

volants et de longues manches de couleur jaune ou orange. Le vêtement est garni au niveau de la 

poitrine de motifs brodés en zigzag et de bouclettes (dentelles kabyles) de plusieurs couleurs, le 

tout inspiré de l’écriture kabyle. Elle est rehaussée d’un tablier, dit « foudha » ou « fauta », 

décoré de rayures verticales multicolore. La ceinture, dite « thimhzemt », se compose d’un 

ensemble de fils de laine multicolores tressés et munie de pompons aux extrémités. La richesse 

de cette culture ne s’arrête pas uniquement aux vêtements, elle est marquée par une forte 

tradition orale, qui se manifeste à travers les contes, les légendes, les poèmes et les chansons qui 

sont transmis de génération en génération. La musique et la danse sont également des éléments 

importants de la culture kabyle, et ils sont souvent associés à des occasions spéciales telles que 

les mariages et les fêtes.
4
 

Les Kabyles ont une relation très forte avec la terre, qu'ils considèrent comme une source de 

vie et de nourriture, cela se montre à travers leur amour pour les activités agricoles et la 

production de produits naturels comme la production de l’huile d’olive. En effet, les oliviers sont 

une partie intégrante du paysage kabyle et l’huile d’olive est un produit qui est non seulement 

utilisé dans la cuisine, mais également comme remède pour certaine maladie telle que la grippe. 

Nous souhaitons mettre en avant l’hospitalité et la générosité légendaires des Kabyles qui sont 

connus pour leur accueil chaleureux et leur générosité envers les étrangers, et qui attachent une 

grande importance à la solidarité et à la coopération communautaire. Il est difficile de trouver un 

exemple plus éloquent que celui de monsieur Baraka Daoud qui lors de l’émission française 

« j’irai dormir chez vous »
5
 présentée par Antoine Maximy a accueilli chaleureusement ce 

                                                 
4
 https://shs.cairn.info/revue-herodote-2001-4-page-57?lang=fr 

 
5
https://youtu.be/uLfq9WH6LQg 

https://shs.cairn.info/revue-herodote-2001-4-page-57?lang=fr
https://youtu.be/uLfq9WH6LQg


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

15 

 

dernier dans sa modeste maison à Ain El Hammam en Algérie. Ce reportage a eu pour mérite de 

mettre en lumière, aux yeux du monde la valeur qu’accordent les kabyles à l’accueil de leurs 

invités. 

1.5. L’identité : une représentation culturelle et sociale   

Le mot Identité dérive du mot latin identitas qui désigne le caractère de ce qui est identique.  

« Un système de sentiments et de représentations de soi, [...] Ce qui me rend semblable à moi-

même et différent des autres, c'est ce par quoi je me sens exister en tant que personne et en tant 

que personnage social (rôles et fonctions), ce par quoi je me définis et me connais, me sens 

accepté et reconnu comme tel par autrui, mes groupes et ma culture d'appartenance » (Tap, 

1986, p.8) 

L’identité est un sentiment d'appartenance à un groupe, conscient tant de l'individu que du 

collectif. Elle est reconnue par le groupe lui-même et par d'autres groupes extérieurs. L'identité 

n'est pas statique ; elle est en constante évolution et en construction, ouverte à des adaptations. 

Elle ne crée pas de frontières rigides entre les groupes, car les caractéristiques identitaires, 

notamment culturelles, se chevauchent souvent. Elle se manifeste à travers des signes 

emblématiques, y compris linguistiques, mais pas exclusivement. Chaque individu et groupe 

porte des appartenances et identités multiples, qui peuvent se recouper ou s'intégrer partiellement 

dans un ensemble complexe et nuancé. 

La nature du concept d'identité est très variée puisqu'il existe plusieurs types d'identités : 

identité personnelle, sociale, groupale, ethnique, sexuelle, nationale et professionnelle. Les 

identités ne se limitent pas à être une catégorie, elles sont des « valeurs produites » issues de 

jugements. Chaque individu adulte possède plusieurs identités. Elle possède un statut principal 

lié à sa profession et à son appartenance ethnique, L’identité n’est pas innée, elle découle de la 

socialisation des individus et est influencée par l'évaluation d'autrui. Les identités se forment 

donc à travers les perceptions et les paroles des autres. 

Lorsque l’on aborde le thème de l’identité, il est essentiel de représenter l’identité berbère qui 

est profondément ancré dans l’histoire et la culture de ce peuple. L'identité berbère est 

caractérisée par un fort attachement à la terre, à la langue et à la culture, ainsi qu'une résilience et 

une capacité d'adaptation face aux défis historiques et contemporains. Malgré les influences 

extérieures et les tentatives d'assimilation, l'identité berbère demeure une réalité vivante et 

                                                                                                                                                             
 



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

16 

 

dynamique, qui continue de se renouveler et de se réinventer à travers les générations. Et lorsque 

on évoque l’identité berbère nous devons mentionner le symbole qui l’incarne et la représente ; 

le drapeau berbère également connu sous le nom de drapeau amazigh. 

Il fut conçu par l’Académie berbère dans les années 1970 puis avalisé par le Congrès mondial 

amazigh en 1998. La lettre Z de l’alphabet tifinagh symbolise le sang commun des Amazigh. 

Bleu pour la mer, vert pour les montagnes, jaune pour le Sahara : les couleurs du drapeau 

renvoient à la géographie de Tamazgha, nom donné par les Berbères à l’Afrique du Nord, le 

grand territoire où ils vivent.
6
 

1.6. La chanson comme moyen de communication 

Nous tenons à préciser que dans cette partie nous définissons la chanson en générale et nous 

donnons plus de détails dans la deuxième partie vu que la chanson, plus précisément la chanson 

kabyle est l’un des concepts fondamentaux de notre étude. 

« C’est un micro-univers signifiant dont l’organisation textuelle est close et fortement structurée. 

C’est un genre spécifique dans lequel les éléments linguistiques et extralinguistiques sont 

étroitement liés et se combinent. Donc, c’est un mélange de linguistique, de mélodique et de 

rythmique. […] C’est le lieu d’un sens composé, le lieu d’une convergence entre procédés 

mélodiques et procédés linguistiques ». (CALVET.L. J, 1980. p.18.) 

La chanson représente une forme d'expression artistique sophistiquée intégrant des aspects 

littéraires, musicaux et fréquemment de représentation scénique. On la distingue par une 

structure diverse, susceptible d'intégrer des couplets, refrains, ponts, introductions et conclusions, 

sans oublier des aspects tels que la rime, la métrique et l'assonance. Les morceaux peuvent se 

classer dans différents styles musicaux, comme le classique, le rock, le jazz, le rap, la pop ou 

encore le folk, chacun présentant ses propres conventions et spécificités. L'interprétation d'une 

chanson peut grandement changer, allant d'une prestation individuelle sans soutien musical, à 

l'instar du chant a cappella, jusqu'à une production plus sophistiquée englobant divers 

instruments, comme on le voit lors d'un concert symphonique ou d'une représentation de rock 

band. En outre, il est possible d'interpréter les chansons. 

« La chanson n’est pas une fille indigne de la littérature. On dit souvent plus dans une chanson 

de trois minutes que dans un roman de cinq cents pages »Pierre PERRET (1997). 

                                                 
6
https://www.geo.fr/voyage/touareg-kabyles-rifains-qui-sont-les-berberes-183310 consulté le 02.01.2025 

 

https://www.geo.fr/voyage/touareg-kabyles-rifains-qui-sont-les-berberes-183310


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

17 

 

  La chanson a une place essentielle dans la société, en tant qu'outil d'expression, de 

communication et de transmission d'émotions. Elle offre aux artistes la possibilité de transmettre 

leurs idées, leurs émotions et leurs vécus, tout en établissant une connexion avec leur auditoire. 

La chanson constitue aussi un moyen efficace de véhiculer des messages, des principes et des 

concepts, pouvant ainsi participer à l'éveil et à l'instruction des individus sur des sujets majeurs.  

En outre, la chanson a la capacité d'unir les individus, de favoriser un sentiment d'identité et 

d'appartenance, et d'apporter une satisfaction émotionnelle et esthétique. Elle est un aspect 

crucial de la culture et du quotidien qui continue d'inspirer, d'impacter et d'émouvoir les 

individus à travers le monde. 

2. La situation linguistique en Algérie 

  L’Algérie présente une situation linguistique complexe et multilingue, caractérisée par la 

coexistence de plusieurs langues. Cette diversité linguistique reflète l’histoire et la culture du 

pays et souligne les défis auxquels font face les locuteurs algériens dans leur quête d’identité et 

de reconnaissance dans un environnement linguistique dynamique. 

« Les locuteurs algériens vivent et évoluent dans une société multilingue où les langues parlées, 

écrites, utilisées, en l’occurrence l’arabe dialectal, le berbère, l’arabe standard et le français, 

vivent une cohabitation difficile marquée par le rapport de compétition et de conflit qui lie les 

deux normes dominantes. (L’une par la constitutionalité de son statut de langue officielle, l’autre 

étrangère mais légitimée par sa prééminence dans la vie économique) d’une part, et d’autre part 

la constante et têtue stigmatisation des parlers populaires » (Taleb Ibrahimi Kh, 1998 : 22). 

 En Algérie, il existe deux communautés linguistiques: les berbérophones et les arabophones. 

Le Français est utilisé comme première langue étrangère. 

2.1. Le berbère (Tamazight) 

 Le Tamazight également appelée berbère, est l’un des branches de la grande famille 

linguistique chamito-sémitique
7
 (ou afro-asiatique), qui remonte à plus de 2 500 ans et qui est 

parlé par environ 15 à 20 % de la population algérienne, principalement dans les régions de 

Kabylie, de l'Aurès et des oasis sahariennes. Historiquement, la langue tamazight a été réprimée 

en Algérie, notamment pendant la période coloniale française, où elle était considérée comme 

une langue inférieure à l'arabe et au français. Après l'indépendance de l'Algérie en 1962, la 

                                                 
7
https://centrederechercheberbere.fr/la-langue-berbere.html consulté le 09.02.2025 

https://centrederechercheberbere.fr/la-langue-berbere.html%20consult�%20le%2009.02.2025


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

18 

 

langue arabe a été déclarée langue officielle, et le tamazight a continué à être marginalisée. Les 

gouvernements algériens successifs ont considéré le tamazight comme une langue régionale, et 

ont refusé de la reconnaître comme langue officielle. 

Cependant, dans les années 1980 et 1990, un mouvement culturel et linguistique berbère a 

émergé, revendiquant la reconnaissance de la langue tamazight et de la culture berbère. Ce 

mouvement a été mené par des intellectuels, des artistes et des militants berbères, qui ont créé 

des associations, des revues et des radios pour promouvoir la langue et la culture berbère. En 

2002, le tamazight a été reconnu comme langue nationale par l'Assemblée populaire nationale 

algérienne, ce qui a marqué une étape importante dans la reconnaissance de la langue tamazight. 

En 2016
8
, la Constitution algérienne a été modifiée pour faire du tamazight une langue officielle, 

aux côtés de l'arabe. Cette reconnaissance a ouvert la voie à la promotion de la langue tamazight 

dans les médias, l'éducation et l'administration. 

Malgré ces avancées, la langue tamazight continue de faire face à des défis, notamment en 

termes de standardisation, de formation des enseignants et de disponibilité de ressources 

pédagogiques. En effet, le tamazight est une langue qui a été transmise principalement de 

manière orale, et qui n'a pas de norme linguistique unique. De plus, les ressources pédagogiques 

et les matériaux didactiques en tamazight sont encore rares, ce qui rend difficile l'enseignement 

de la langue dans les écoles. Cependant, la reconnaissance officielle du tamazight a marqué une 

étape importante dans la préservation et la promotion de la culture berbère en Algérie, et a ouvert 

la voie à une nouvelle ère de développement linguistique et culturel pour les communautés 

berbères d'Algérie. 

 L’Algérie se caractérise par une grande diversité de variétés berbères, qui sont parlés par des 

communautés réparti sur tout le territoire national, elles sont le Kabyle, le Chaoui, la Mozabite, 

et le targui. 

 Dans notre présent travail, nous allons se focaliser uniquement sur la variété kabyle. 

 Le kabyle 

Le kabyle est un dialecte de la langue berbère (Tamazight), il est parlé dans certaines régions 

du pays, comme la Kabylie, les Aurès, le Sahara et est également enseignée dans certaines 

écoles.  

                                                 
8
https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/algerie-4Berberes_ling.htm,Algérie : les droits linguistiques des 

berbérophones. Consulté le 09/02/2025 

 



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

19 

 

 Le kabyle est considéré comme une variante de la langue tamazight, il représente la langue 

maternelle des habitants de la Kabylie, comme la ville Bejaia, Tizi-Ouzou et Bouira qui se 

situent au nord de l'Algérie. Il est caractérisé par des traits phonologiques, morphologiques et 

lexicaux distinctifs, tels que l'utilisation du son "č" (tch) et du son "ɣ" (gh), qui sont absents dans 

d'autres variétés de tamazight. Le kabyle est également connu pour sa richesse littéraire et 

poétique, avec des auteurs célèbres tels que Si Mohand ou-Mhand, qui a écrit des poèmes 

épiques en kabyle. 

Le kabyle est considéré comme l'une des variétés les plus représentatives de la langue 

tamazight et est souvent utilisée comme langue de référence pour la standardisation de la langue.   

Ce dialecte représente une part importante de l’identité et de la culture de la Kabylie en Algérie. 

Il est utilisé dans des chansons, des proverbes et des contes qui véhiculent les valeurs et la 

tradition des Kabyles. 

2.2. La langue arabe en Algérie 

La langue arabe a fait son apparition en Algérie au VIIe siècle avec la conquête musulmane 

qui a marqué le début de l’expansion de l’islam dans la région et depuis l'acquisition de 

l'indépendance, l'État algérien se présente comme une nation arabe, une langue nationale et 

officielle ainsi qu’un élément fondamental de la culture et de l’identité du peuple algérien. 

Dans le domaine politique, la langue arabe en Algérie a connu des évolutions significatives au 

cours du XXe siècle
9
. En 1938, dans le contexte de la colonisation française, l'arabe a été déclaré 

langue étrangère. En 1962, le pays a connu une ré-arabisation, s’affirmant comme langue unique 

dans de nombreux secteurs. Actuellement, 72 % des Algériens parlent l’arabe, et parmi ceux-ci, 

on peut identifier deux principales formes de l'arabe : l'arabe classique, qui est la langue sacrée 

du Coran« [...] cette langue surnommée, surévaluée, d’essence divine, modèle de la littérature 

classique et moderne ». (Taleb Ibrahimi, 1995 : 25).  Et l’arabe dialectal qui est la langue 

populaire parlée par la majorité de la population. 

La langue arabe dite classique, standard, littéraire ou el fusha en arabe doit sa présence au 

Maghreb et, particulièrement en Algérie, aux conquérants arabes venus de l’Orient. Elle est la 

forme standardisée qui trouve ses origines dans les textes religieux et qui a été enrichie par la 

littérature, la philosophie et la science au fil des siècles, devenant ainsi un vecteur de culture et 

de savoir. Elle a été utilisée pour traduire le patrimoine gréco-latin et pour les travaux de 

                                                 
9
https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/144/13/2/200410 

 

https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/144/13/2/200410


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

20 

 

nombreux érudits dans divers domaines tels que la médecine, les mathématiques, l’astronomie 

ou la grammaire. Elle est utilisée également dans les écoles, la littérature moderne, la presse, 

l’administration et la vie politique. Elle se distingue par la précision et la sévérité de ses 

innombrables règles grammaticales qui compliquent son apprentissage. En Algérie, bien qu'elle 

soit officielle, elle n'est pas pratiquée de manière spontanée et est uniquement utilisée pour des 

actions spécifiques et formelles. Néanmoins, elle est la langue de communication universelle 

dans tous les pays arabes.  

L’arabe dialectal algérien
10

, également appelé Darja est reconnue comme une langue 

maternelle. Il s’agit d’un dialecte unique qui a évolué à partir de l’arabe classique et a été 

influencé par d’autres langues telles que le berbère et le français. C’est un langage qui occupe 

une place primordiale dans la vie quotidienne de la majorité des locuteurs algériens, en tant que 

première langue de communication. Comme il joue un rôle crucial en tant que langue véhiculaire 

permettant aux locuteurs de communautés berbérophones de l’utiliser lorsque la compréhension 

est limitée, ainsi le dialecte algérien constitue un outil essentiel de cohésion sociale, facilitant les 

échanges et les interactions entre les différentes composantes de la société algérienne. 

En tenant compte du contexte socioculturel des utilisateurs, nous pouvons catégoriser l’arabe 

algérien en :  

- Dialecte urbain (de la ville), courant dans les métropoles, exposé à des influences de langues 

étrangères (français, turc, espagnol, etc.). 

- Le discours rural ou bédouin, qui présente des particularités phonétiques et morpho-

phonologiques distinctes de celui de la métropole, contient peu d'influences étrangères. 

En résumé, bien que l'arabe classique soit la langue officielle de l'Algérie, elle est perçue 

comme une langue prestigieuse plus adaptée aux contextes formels et peut être difficile à 

maîtriser pour ceux qui n'ont jamais fréquenté l'école. En revanche, l'arabe dialectal reflète 

davantage la vie quotidienne et est plus accessible même pour les non-arabophones. 

2.3. La langue française en Algérie 

Avant la colonisation française, l'arabe classique était la seule langue écrite en Algérie, 

diffusée par le biais de l'islam. Cependant, durant la période de colonisation française (1830-

1962), le français a été instauré comme langue officielle par les autorités françaises dans 

                                                 
10

https://gerflint.fr/Base/Mondearabe8/khelef.pdf consulté le 10.02.2025 

 

https://gerflint.fr/Base/Mondearabe8/khelef.pdf


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

21 

 

l'administration algérienne, ce qui fait que les Algériens apprenaient le français comme leur 

langue maternelle, suivant les mêmes programmes et méthodes pédagogiques que ceux utilisés 

en France. Suite à son indépendance en 1962
11

, l'Algérie déclare l'arabe « langue nationale et 

officielle » dans sa constitution, tandis que le français est classé comme une langue étrangère. 

Malgré les efforts déployés par l’Etat algérien pour promouvoir l’arabe et réduire l’influence de 

la langue française héritée de la colonisation, le français conserve une place importante dans la 

société algérienne. 

« Sans être la langue officielle, la langue française véhicule l’officialité. Sans être la langue 

d’enseignement, elle reste la langue de transmission du savoir. Sans être la langue identitaire, 

elle continue à façonner l’imaginaire culturel collectif de différentes formes et par différents 

canaux. Et sans être la langue d’université, elle est la langue de l’université. Dans la quasi-

totalité des structures officielles de gestion, d’administration et de recherche, le travail 

s’effectue encore essentiellement en langue française. » (Sebaa, 2002 : 85). 

Le Français occupe une place prépondérante dans la société algérienne, en tant qu'outil 

d'élévation sociale et de découverte intellectuelle. Il est considéré comme la langue des 

personnes érudites et cultivées. Sa présence est marquée dans divers domaines, notamment 

l'éducation, où il est enseigné de manière obligatoire dès la troisième année du primaire jusqu'à 

l'université. Le français est également largement utilisé dans les secteurs économiques, 

administratifs, les médias, ainsi que dans les domaines professionnels tels que la médecine. En 

outre, il joue un rôle important dans le domaine culturel, notamment dans la littérature, le théâtre 

et la musique, où de nombreux écrivains algériens expriment leur créativité en français. Cette 

large utilisation du français est un héritage de l'histoire et de la culture algérienne. 

2.3.1.    Le rôle de la langue française dans la création artistique 

La langue française a pris une place importante dans la création artistique algérienne, en 

particulier en ce qui concerne la musique. Durant l'époque coloniale, le français régnait en maître 

dans les institutions culturelles et les médias, ce qui a eu un impact sur l'art algérien. Plusieurs 

artistes algériens, comme Cheb Khaled et Idir, ont intégré le français dans leurs compositions 

                                                 
11

https://arlap.hypotheses.org/7953 consulté 11.02.2025 

 

 

https://arlap.hypotheses.org/7953%20consult�%2011.02.2025


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

22 

 

musicales, généralement en l'associant à l'arabe ou au kabyle. Ils s'en servent pour véhiculer leurs 

sentiments, partager leurs vécus et exprimer leurs pensées sur des sujets tels que la vie, l'amour, 

la liberté et l'identité. Ces artistes ont pu atteindre un public plus vaste, notamment en France et 

dans d'autres pays francophones, grâce à l'utilisation de la langue française. Cela leur a permis de 

diffuser leur culture et leur musique à l'échelle mondiale. 

Les chanteurs kabyles, tels que Slimane Azem, Matoub Lounès et Idir, ont utilisé la langue 

française comme un moyen puissant pour exprimer leurs préoccupations et leurs luttes, 

notamment en ce qui concerne les problèmes de l'immigration, de l'identité et de la liberté. Idir, 

en particulier, a utilisé la langue française pour chanter l'amour, la liberté et l'identité kabyle, 

comme dans sa chanson emblématique "lettre à ma fille". La langue française permet à Idir de 

s'adresser à un public plus large et de faire connaître la culture et les traditions kabyles. De 

même, Slimane Azem et Matoub Lounès ont utilisé la langue française pour dénoncer les 

injustices et les discriminations subies par la communauté kabyle, et pour réclamer leurs droits et 

leurs libertés. 

Dans la chanson "A madame encore à boire" de Slimane Azem, la langue française est utilisée 

pour dénoncer les difficultés rencontrées par les immigrés algériens en France. Le chanteur 

utilise un ton ironique et critique pour décrire les conditions de vie difficiles des immigrés et les 

obstacles qu'ils rencontrent pour intégrer la société française. La langue française permet à 

Slimane Azem de s'adresser directement aux Français et de leur faire comprendre les réalités de 

l'immigration. 

Notamment, dans la chanson "Lettre à Monsieur le président" de Matoub Lounès, la langue 

française est utilisée pour exprimer les revendications des Kabyles. 

Le recours à la langue française par les chanteurs kabyles revêt une signification qui 

transcende le contenu même de la chanson. Ce choix linguistique constitue en soi un message 

puissant, qui reflète une stratégie de communication, de résistance et d'affirmation identitaire. La 

langue française permet aux artistes de s'exprimer de manière plus efficace et de faire entendre 

leur voix au-delà des frontières de l'Algérie, et à dénoncer les injustices et à revendiquer leurs 

droits, tout en affirmant leur présence et leur spécificité culturelle dans un contexte dominé par la 

langue française. 



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

23 

 

2.4. Le statut de la langue anglaise en Algérie 

L'anglais est devenu une langue internationale incontournable, utilisée par le monde entier, 

notamment avec l'avènement de la mondialisation et du développement technologique. 

L'Algérie, consciente de l'importance de cette langue, a intégré l'anglais dans son système 

éducatif, afin de préparer les générations futures à affronter les défis de la mondialisation. 

Initialement, l'enseignement de l'anglais était dispensé à partir de la première année du 

collège. Cependant, depuis 2022
12

, l'enseignement de l'anglais est devenu obligatoire à partir de 

la troisième année primaire. Cette décision témoigne de la volonté de l'Algérie de renforcer 

l'enseignement des langues étrangères, en particulier l'anglais, afin de promouvoir la 

communication internationale et de favoriser la coopération économique et culturelle. 

Malgré l'importance croissante de l'anglais, sa pratique reste encore limitée en Algérie. Le 

français et l'arabe demeurent les langues dominantes dans la vie quotidienne, notamment dans les 

domaines de l'éducation, des médias et de la communication officielle. Le français, en 

particulier, conserve une place prépondérante dans l'administration, les affaires et l'éducation, en 

raison de l'héritage colonial et des liens historiques entre l'Algérie et la France.
13

 

Cependant, l'anglais est en train de gagner du terrain, notamment dans les domaines des 

affaires, de la technologie et du tourisme. Les entreprises algériennes sont de plus en plus 

conscientes de l'importance de l'anglais pour accéder aux marchés internationaux et pour attirer 

les investissements étrangers. Les jeunes Algériens, également, sont de plus en plus attirés par 

l'apprentissage de l'anglais, en raison de ses perspectives d'emploi et de carrière. 

3. Idir et la chanson kabyle 

3.1. L’origine et l’évolution de la chanson kabyle 

« … ce qui est appelé chanson kabyle est le prolongement de cette poésie exécuté ou 

accompagné avec les instruments matériels que permet le monde moderne ».A. NAIT 

MESSAOUD (2006). 

                                                 
12

https://orientxxi.info/magazine/l-algerie-introduit-l-anglais-dans-le-primaire-pour-contrebalancer-le-francais consulté le 

23.02.2025  

13
 https://www.asjp.cerist.dz/en/downArticle/552/13/1/141111 

 

https://orientxxi.info/magazine/l-algerie-introduit-l-anglais-dans-le-primaire-pour-contrebalancer-le-francais
https://www.asjp.cerist.dz/en/downArticle/552/13/1/141111


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

24 

 

La chanson kabyle, un élément fondamental de la culture berbère, a une riche histoire qui 

remonte à plusieurs siècles. Les racines de la chanson kabyle se trouvent dans la tradition orale 

amazighe, qui a été transmise de génération en génération par les femmes et les hommes kabyles. 

La chanson kabyle est étroitement liée à la vie quotidienne des Kabyles, qui ont toujours utilisé 

la chanson comme moyen d'expression, de communication et de transmission de leur culture, de 

leur histoire et de leurs valeurs. 

  L’origine de la chanson kabyle dérive d’Achewiq qui est un chant traditionnel et poétique, il 

se distingue par son absence d'instrumentation. Il est caractérisé par des longueurs d'onde 

émouvantes et expressives, qui traduisent l'âme et la sensibilité de la culture kabyle. Les femmes 

kabyles sont les principales interprètes de cet art vocal, qui aborde une grande variété de thèmes, 

tels que l'amour, la vie quotidienne, la nature et les émotions. Le mot "Achewiq" signifie 

littéralement "phrase" en kabyle, mais il désigne également une forme de joute poétique, où les 

thèmes sont exprimés à travers des métaphores et des images. Les auditeurs doivent déchiffrer le 

sens caché derrière les vers, ce qui rend l'Achewiq kabyle un art vocal riche et complexe. 

La chanson kabyle est le fruit de six traditions musicales distinctes qui se sont enrichies 

mutuellement au fil du temps. Tout d'abord, il y a la tradition des imeddahen, ces troubadours 

itinérants qui chantaient dans les villages pour obtenir de la nourriture. Ensuite, il y a la tradition 

des paysans qui chantaient ensemble pendant les travaux des champs pour se donner du courage 

et tromper leur fatigue. Les femmes kabyles ont également contribué à la richesse musicale de la 

région avec leurs berceuses, leurs chants collectifs et leurs airs dansants. Les Idebbalen, des 

quatuors de musiciens, animaient les bals dansants lors des mariages et des circoncisions. Les 

bergers kabyles, notamment les jeunes adolescents, jouaient de la flûte et chantaient des textes 

poétiques. Enfin, il y a la tradition des chants collectifs funèbres, ou adekker, qui 

accompagnaient les défunts dans leur dernier voyage. La poésie a également joué un rôle 

essentiel dans la formation de la chanson kabyle, avec des textes qui mettent en valeur la force 

du verbe et la richesse de la langue berbère.
14

 

La poésie kabyle
15

, au début de son existence, était profondément enracinée dans les traditions 

et les rituels de la société kabyle. Les chansons étaient interprétées par les femmes lors des fêtes 

                                                 
14

https://algeriasong.over-blog.com/article-chanson-kabyle-ou-la-respiration-d-un-peuple-interessante-contribution-de-

ferhat-m-henni-53935236.htmlconsulté le 28.02.2025 

15
http://dspace.univjijel.dz:8080/xmlui/bitstream/handle/123456789/11094/440.621.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

consulté le 28.02.2025 

https://algeriasong.over-blog.com/article-chanson-kabyle-ou-la-respiration-d-un-peuple-interessante-contribution-de-ferhat-m-henni-53935236.html
https://algeriasong.over-blog.com/article-chanson-kabyle-ou-la-respiration-d-un-peuple-interessante-contribution-de-ferhat-m-henni-53935236.html
http://dspace.univjijel.dz:8080/xmlui/bitstream/handle/123456789/11094/440.621.pdf?sequence=1&isAllowed=y


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

25 

 

de mariage, où elles abordaient des thèmes divers pour exprimer les sentiments de joie, de 

tristesse ou de deuil. Ces performances féminines étaient réservées à un public féminin, dans le 

respect du principe de séparation des sexes qui prévalait dans la société kabyle à l'époque. Les 

hommes, quant à eux, pratiquaient la poésie kabyle dans des contextes rituels spécifiques, tels 

que les cérémonies religieuses, les funérailles et les rituels de Twiza
16

. Les chants masculins 

étaient destinés à un public masculin, ce qui renforçait la séparation des sexes dans la société 

kabyle. 

 La chanson kabyle est restée longtemps confinée dans son caractère traditionnel, jusqu'à ce 

que des poètes visionnaires tels que Cheikh Mohamed Oulhocine, Si Mhend Oumhend et Youcef 

UKaci émergent pour la renouveler et la moderniser. Grâce à ces pionniers, la poésie kabyle a pu 

sortir de son contexte traditionnel et s'ouvrir à de nouvelles formes d'expression, tout en 

conservant son essence et son authenticité.  

Les années 1970 ont marqué un tournant dans l'histoire de la chanson kabyle, avec 

l'émergence d'une nouvelle génération d'artistes qui ont révolutionné le paysage musical kabyle. 

Ces jeunes chanteurs, pour la plupart étudiants universitaires, ont fait de la revendication 

identitaire le thème central de leurs chansons. Des figures emblématiques comme Ferhat 

Imazighen Imula, Idir, Ait Menguellet et Brahim Izri ont été les pionniers de ce mouvement, qui 

a jeté les bases du printemps berbère. 

Après les événements de 1980, de nouveaux artistes ont rejoint la scène musicale kabyle, 

poursuivant la lutte pour la reconnaissance de l'identité berbère. Cependant, la décennie noire en 

Algérie a eu un impact dévastateur sur la chanson kabyle, avec des menaces de mort, des exils et 

des arrêts de production. Malgré cela, des artistes comme Matoub Lounes ont continué à résister, 

au prix de leur vie. Les événements tragiques du printemps berbère ont créé un sentiment de 

solidarité et d'engagement parmi les jeunes. Dans ce contexte de crise multiple, la chanson 

kabyle a joué un rôle de témoin et de trace de l'état critique et souffrant du pays.  

Deux types de chansons kabyles se distinguent : la chanson engagée, qui remonte aux années 

1940, et la chanson moderne, qui a émergé à partir des années 2000. 

La scène musicale kabyle a connu une nouvelle vague de créativité avec l'arrivée de jeunes 

artistes talentueux qui ont apporté de la nouveauté à la chanson kabyle. Ces nouveaux venus ont 

                                                 
16

 En langue berbère, tiwiza fait référence à un système d’entraide communautaire, ou les membres d’une 

communauté se rassemblent pour fournir une aide volontaire et bénévole à l’un des leurs qui en a besoin.  



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

26 

 

exploré des thèmes sociaux variés, tels que l'amour, la liberté, la justice et la vie quotidienne, 

dans des textes qui se caractérisent par leur simplicité et leur accessibilité. L’une des 

caractéristiques marquantes de cette nouvelle génération de chanteurs kabyles est leur capacité à 

mêler le kabyle à d'autres langues, telles que l'arabe, le français, l'anglais et même l'espagnol 

comme le fait si bien Mohammed Allaoua. Ce mélange linguistique a permis de créer une 

musique qui est à la fois authentique et ouverte sur le monde. Cette dernière est également 

caractérisée par son rythme entraînant et sa destinée première : la fête. Les jeunes artistes 

kabyles ont créé une musique qui est faite pour danser, pour célébrer la vie et pour partager des 

moments de joie avec les autres. Cette musique est un reflet de la vitalité et de la créativité de la 

jeunesse kabyle, qui est déterminée à préserver son patrimoine culturel tout en l'adaptant aux 

réalités du monde moderne. 

3.2. Le Rôle de la chanson kabyle et son impact dans la société kabyle 

Dans son roman « L’étoile d’Alger » (1998), le romancier Aziz Chouaki met en avant le rôle 

central de la chanson dans la revendication de tamazight en faisant dire à l’un de ses 

personnages : « C’est grâce à la chanson que la cause berbère s’est fait entendre dans le monde. 

Grâce à Idir surtout »Chouaki, A., L’étoile d’Alger, Alger, Editions Marsa, 1998, p. 71. 

En effet, la revendication de la langue et de la culture berbère s’est longtemps exprimé par le 

chant, c’est pourquoi « l’impact et la signification de la chanson kabyle sont celles de la langue 

qu’elle diffuse, travaille et perpétue : tamazight. Tout progrès de la chanson est un pas en avant 

de la langue. » Cherbi, M. et Khouas, A., in Chanson kabyle et Identité berbère. L’œuvre d’Aït 

Menguellet, Editions (…) 

« La chanson n’est pas uniquement une confession (simple et non déguisée) de l’être ou de l’âme 

en quête de son identité, aux différents moments de son histoire, mais également une stratégie 

langagière et discursive, dont une société et un peuple ont besoin pour communiquer une 

tradition, un savoir et un imaginaire. La chanson berbère, qui fait partie intégrante de la 

littérature de l’identité, ce discours simple dessine avec précision les contours d’une identité 

culturelle en évolution, qui se veut à la fois réelle et revendicative»
17

 

 La chanson kabyle est bien plus un divertissement, elle est avant tout un vecteur de 

transmission de la culture berbère et un réservoir de traditions ancestrales. Plusieurs chanteurs 

                                                 
17

https://www.algerie360.com/universite-de-tizi-ouzou-colloque-international-sur-la-chanson-kabyle/ consulté le 

28.02.2025 

 

https://www.algerie360.com/universite-de-tizi-ouzou-colloque-international-sur-la-chanson-kabyle/


Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

27 

 

kabyles ont choisi la chanson comme moyen d’exprimer et de préserver le trésor culturel qui 

reflète l’âme et l’histoire du peuple kabyle, prenant l’exemple d’Idir qui à travers ses différentes 

chansons a mis en valeur la Kabylie et il a contribué à promouvoir l’identité berbère. 

«En avril 2001, la région de la Kabylie fut secouée par les évènements tragiques du printemps 

noir, la chanson kabyle renoue avec l’engagement, elle reprend une fois de plus son rôle de 

mobilisatrice autours de la cause berbère, elle vient rappeler après vingt et un an des 

évènements du printemps de1980 que le combat pour la reconnaissance de la langue et de la 

culture berbère n’est pas fini et que le régime n’a pas changé non plus, qu’il a doublé de 

férocité. » MHENNI Ferhat, Chanson kabyle ou la respiration d’un peuple, Passerelle, n° 35 

juillet 2008. 

La chanson kabyle a joué un rôle crucial en tant que porte-parole d'un peuple réduit au 

silence, permettant aux Kabyles d'exprimer leurs revendications. Des chanteurs engagés tels que 

Matoub Lounès et Slimane Azem ont été les voix de la communauté kabyle, défendant leur 

identité à travers leurs chansons. Ces artistes ont utilisé leur musique comme un moyen de 

résister à l'oppression, de dénoncer les injustices et de promouvoir la culture et les valeurs 

kabyles. Leurs paroles, empreintes de fierté et de détermination, ont résonné auprès de la 

population kabyle, lui donnant espoir et courage pour lutter pour ses droits et sa reconnaissance. 

En ce sens, la chanson kabyle a été un instrument puissant de libération et de revendication, 

permettant aux Kabyles de faire entendre leur voix et de défendre leur identité face aux 

obstacles. 

 Nous soulignons également le rôle de la chanson kabyle dans l'évolution des mentalités, 

notamment en ce qui concerne la place des femmes dans la société kabyle. Traditionnellement, 

les femmes kabyles étaient soumises à des règles sociales strictes qui leur interdisaient de 

chanter en public. Cependant, la chanson kabyle a permis aux femmes de briser ces tabous et de 

s'exprimer librement. Cherif Kheddam été l’un des chanteurs qui a chanté pour les droits de la 

femme.                                                                               

Les femmes kabyles ont commencé à chanter dans les années 1960 et 1970, période pendant 

laquelle la chanson kabyle a connu un essor considérable. Des chanteuses comme Cherifa et 

Hanifa ont été parmi les premières à oser chanter en public, malgré les critiques et les 

oppositions de la société traditionnelle. 



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

28 

 

 La chanson kabyle est un lien entre le passé et le présent, un moyen de transmettre les valeurs 

et les traditions berbères aux générations futures. 

3.3. Présentation de l’artiste Idir  

 Idir de son vrai nom El-Hamid Cheriet, né le 25 octobre 1949 dans le village d’Ait Lahcène, 

commune d’Ait Yenni de Tizi-Ouzou en Algérie, et décédé le 02 mai 2020 en France. Il est un 

célèbre chanteur, compositeur, interprète et musicien algérien. C’est une légende de la chanson 

kabyle, reconnu mondialement pour ses chansons qui abordent plusieurs thèmes tels que 

l’identité, la culture, la nature, la nostalgie et l’exil, etc. 

 Fils de berger, Idir grandit dans un milieu familial très attaché à la culture, aux traditions et 

coutumes berbères où il a été bercé par des contes et des chants traditionnels kabyles racontés 

par les femmes de son village.  

 A l’âge de 9 ans, il reçut l’instruction des pères blancs. En 1970, il s’installa à Alger pour 

faire des études de géologie, il a été repéré pour ses talents de compositeur par le poète Ben 

Mohamed. Il a également attiré l’attention d’un producteur de Radio Alger qui lui demandait de 

composer des chansons. En 1973, il interprétait lui-même sur Radio Alger la célèbre chanson 

« A Vava inouva ». Ce jour-là, il a connu succès immense et s’est fait connaitre du public. Dans 

la même année il exilait en France suite aux problèmes politique de l’Algérie. 

En 1975, il eut un succès en France avec le titre de la chanson « A Vava inouva » qui 

représente l’identité kabyle. Depuis, Idir devint une célébrité mondiale non seulement pour ses 

talents musicaux mais pour son engagement et son amour qui se ressentent dans ses chansons au 

sujet de l’identité et la culture berbère.  

 Idir a réussi à faires des tournées dans le monde entier, touchant de différents publics en 

partageant sa passion pour la musique et son attachement à l’identité et à la culture berbère en les 

transmettant à travers ses chansons. 

3.4. Les langues utilisées dans les chansons d’Idir 

 Idir était un artiste très attaché à ses origines et à son identité. Il utilisait principalement deux 

langues dans ses chansons. En premier, le kabyle, qui était sa langue maternelle. Il exprimait ses 

sentiments et son amour pour son pays et ses racines tout en partageant la richesse de la culture 

et des traditions kabyles à travers ses chansons. Il chantait aussi en Français, qui était la langue 

du pays de son exil et c’est aussi une langue étrangère qui lui permettait de toucher un large 

public en transmettant la culture berbère dans le monde entier.      



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

29 

 

3.5. Le style musical d’Idir 

Idir possédait un style musical distinct et enrichissant, fusionnant la musique kabyle 

traditionnelle avec des influences modernes tout en incorporant des aspects de jazz, de folk et de 

rock pour élaborer des mélodies singulières. Il employait divers instruments pour créer une 

ambiance authentique, utilisant des outils traditionnels comme la mandole, la flûte kabyle, le 

bendir, le tambour traditionnel et la darbouka. Des instruments électro-acoustiques modernes 

comme la guitare électro-acoustique, la guitare folk, la batterie et le tambourin sont inclus. 

 

 



Chapitre I                                                   Cadre théorique et conceptuel   

30 

 

Conclusion partielle : 

Dans ce chapitre théorique, nous avons posé les fondements nécessaires pour comprendre 

les enjeux de notre recherche. Tout d'abord, nous avons défini les concepts clés liés à notre 

thème, ce qui nous a permis de clarifier les notions essentielles à notre étude. Ensuite, nous 

avons examiné la situation linguistique en Algérie, ce qui nous a donné une compréhension 

plus approfondie du contexte dans lequel la chanson kabyle évolue. Enfin, nous avons 

présenté la chanson kabyle et son importance dans la culture berbère, ainsi que le chanteur 

Idir, qui est l'un des principaux ambassadeurs de cette musique. Cette présentation théorique 

nous a permis de mieux comprendre les enjeux culturels, linguistiques et historiques qui sont 

liés à la chanson kabyle et à la culture berbère. Nous sommes maintenant prêts à passer à 

l'analyse des chansons d'Idir et à l'examen de leur contenu culturel et linguistique.



 

 

 

Chapitre II :  

Approche Descriptive 

et Analytique du 

corpus  



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  32 

 

Introduction  

 Dans ce présent chapitre, qui représente la partie pratique de notre travail de recherche, 

nous allons effectuer une analyse détaillée des paroles de plusieurs chansons kabyles et 

françaises de l’artiste Idir en identifiant les termes liés à l’identité et la culture berbères. Nous 

justifierons nos choix et exposerons ensuite la méthodologie d’analyse que nous avons 

adoptée pour étudier ces chansons. 

1. Description du corpus 

Notre corpus de recherche est constitué de 10 chansons du chanteur Idir, réparties en deux 

langues : sept chansons en kabyle et trois en français. La sélection de ces chansons a été 

effectuée après une écoute approfondie des albums d’Idir disponibles sur Youtube
18

, ainsi 

qu’une analyse des paroles de quelques extraits de chaque chanson.    

Le choix de ces chansons spécifiques a été guidé par les thématiques abordées, qui 

s’inscrivent dans le cadre de notre étude sur la transmission de la culture berbères à travers les 

langues kabyle et française. 

 La chanson n°01 : Le conte «A Vava inouva " : une réinterprétation moderne de la chanson 

d’Idir.         

Cette chanson offre un aperçu intime de la vie des familles kabyles au sein de leurs foyers, 

en mettant en avant les traditions, les coutumes, les moments de partage et de solidarité qui 

caractérisent ces foyers. Elle souligne l’importance du conte et de la transmission des 

traditions et des valeurs d’une génération à l’autre en écoutants les récits du passé.
19

 

 Thèmes : 

- La culture, les traditions et les coutumes ; références aux activités quotidiennes, aux 

vêtements traditionnels (bernous). 

- Les liens familiaux 

- La nostalgie et les souvenirs d’enfance 

 

                                                 
18

 Vous retrouvez ci-joint la page Youtube officiel du chanteur Idir 

https://www.youtube.com/@Idirmusic1/videos 

 
19

 A rappeler que la culture berbère est une culture de l’oralité, ou la transmission des connaissances et des 

traditions se fait principalement par la parole. 

https://www.youtube.com/@Idirmusic1/videos


Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  33 

 

La chanson n°02 : Mliyi (montre -moi)  

Cette chanson évoque l’identité et la quête de liberté, mettant en lumière la lutte des 

ancêtres pour préserver leur langue et leur culture. Elle aborde également les personnes loin 

de leur pays, restant profondément attachées à leur terre dans leur cœur. 

 Thèmes :  

- L’identité et la langue 

- La religion et la liberté 

- Les Racines – ancêtres  

La chanson n° 03 : Adrar inu (ma montagne) 

Dans cette chanson Idir exprime les sentiments de nostalgie et de bonheur liés au retour 

chez soi, en évoquant les membres de la famille réunie dans sa terre qui est la Kabylie, 

symbole des retrouvailles et de réconfort qui solidifient les liens familiaux. Il aborde 

notamment la pauvreté et la misère que les gens doivent affronter dans leur vie tout en 

continuant d’aller de l’avant. Le chanteur fait également référence à la nature et à la beauté de 

la montagne.       

 Thèmes :   

- L’amour de la patrie  

- Le bonheur et la nostalgie  

- La famille et l’espoir 

- La Pauvreté et la misère  

- La nature ; la montagne (symbole d’attachement à sa terre natale et à son identité) 

La chanson n° 04 : Cfiɣ (je me souviens)  

Dans cette chanson Idir s’adresse à sa mère avec affection et reconnaissance évoquant les 

durs moments de souffrance qu’elle a traversé. Il fait part du sentiment d’être le « fils aimé » 

de sa mère et du fait qu’elle lui confie la responsabilité de veiller sur son frère et être à ses 

côtés, soulignant ainsi l’importance des liens fraternels. 

 Thèmes :  

- La mère    

- Les liens fraternels  

- La nostalgie et les souvenirs 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  34 

 

La chanson n°05 : Weltma (ma sœur) 

Idir dépeint une image traditionnelle de la femme kabyle, ou elle occupe une place 

secondaire dans la société. Les paroles de la chanson suggèrent que la femme kabyle est 

considérée comme moins importante que les hommes. Cette représentation reflète les réalités 

sociales et culturelles de l’époque, ou les femmes kabyles étaient souvent soumises à des 

normes et des attentes traditionnelles qui limitaient leur autonomie. 

 Thèmes : 

- La peur d’avoir une fille 

- L’exclusion d’héritage 

- Le mariage arrangé 

La chanson n°06 : Ssendu (baratte) 

Ssendu est l’une des chansons les plus connue du chanteur Idir, qui évoque une pratique 

culinaire et traditionnelle de la communauté berbère qui consiste à battre le lait de façon 

traditionnelle pour fabriquer du beurre. Cette pratique représente un aspect culturel très ancré 

chez les berbères. 

 Thèmes : 

- Tradition culinaire  

- La solidarité et le partage  

- La pauvreté et l’espoir 

La chanson n°07 : zewitt rewitt (fais la fête)  

"Zewitt Rwit" est une chanson festive qui incarne l'esprit de la fête et de la célébration en 

Kabylie. Avec sa mélodie accrocheuse, ses paroles joyeuses et son rythme entraînant, cette 

chanson est devenue un classique de la musique berbère et un passage obligé pour toute 

célébration de mariage en Algérie. 

 Thèmes : 

-   La fête et la célébration 

- La famille et la communauté 

- La tradition et l’héritage culturel  

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  35 

 

La chanson n°08 : Lettre à ma fille  

Cette chanson est écrite par grand corps malade, la musique est composée par Tanina 

Cheriet (fille d’Idir) et chantée par Idir spécialement pour sa fille, où il exprime ses 

sentiments d’amour et de fierté qu’il n’a pas pu lui exprimer directement, en lui souhaitant de 

s’épanouir librement et de vivre pleinement sa vie, en accord avec leur religion ainsi que les 

traditions familiales et culturelles auxquelles ils sont attachés. 

 Thèmes :  

- L’amour et Relation père - fille  

- L’expression des sentiments 

- Les doutes du père  

- Les traditions familiales et culturelles 

La chanson n°09 : Pourquoi cette pluie ? 

Dans cette chanson, Idir utilise le mot pluie comme métaphore pour exprimer les 

sentiments de douleur et de tristesse que peuvent ressentir les personnes face aux défis de la 

vie ainsi que la façon dont ils surmontent ces instants difficiles tout en restant solidaires.  

 Thèmes :   

- La douleur et la souffrance 

- L’histoire et la mémoire collective 

- L’espoir 

La chanson n°10 : Avancer :  

La chanson parle de l’importance de connaitre ses racines et son identité pour avancer dans 

la vie, elle met en avant la résilience et la capacité à surmonter les difficultés tout en restant 

fidèle à soi-même. 

 Thèmes : 

- L’identité, l’origine et les racines  

- La résilience 

- Le destin et l’avenir 

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  36 

 

2. Présentation de la méthode d’analyse du corpus 

Notre étude s’inscrit dans le cadre de la sociolinguistique et vise à analyser quelques 

extraits des chansons d’Idir en vue de mettre en évidence les thématiques qui illustrent la 

culture berbère. Nous nous proposons d’analyser les traditions et les valeurs berbères qui 

émergent de ces paroles. Dans un deuxième lieu, nous effectuerons une comparaison entre les 

chansons kabyles et française d’Idir, en vue de mettre en lumière les similitudes et les 

différences dans la manière dont la culture berbère est représentée et transmise à travers ses 

deux langues. 

 

 

L’alphabet berbère en 

latin 

 

La prononciation 

A A 

B B 

C CH 

Č TCH 

D D 

Ḍ DH 

E E 

Ɛ AA 

F F 

G G 

Ğ DJ 

Ɣ GH 

H HA 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  37 

 

I I 

J J 

K K 

L L 

M M 

N N 

Q QA 

R R 

S S 

Ṣ SS 

T T 

Ṭ TA 

U OU 

W WA 

X KH 

Y Y 

Z Z 

 

Un tableau représentant l’alphabet berbère en latin et leur prononciation 

 

Ce tableau vise à faciliter la lecture et la compréhension des paroles des chansons d’Idir en 

kabyle, en fournissant l’alphabet berbère en latin ainsi que la prononciation associée à chaque 

lettre.
20

 

                                                 
20

https://www.aly-abbara.com/litterature/Alphabet-berbere/alphabet-berbere.html consulté le 07.05.2025 

https://www.aly-abbara.com/litterature/Alphabet-berbere/alphabet-berbere.html


Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  38 

 

3. L’analyse des paroles des chansons d’Idir 

3.1. Les chansons en Kabyle 

3.1.1. Le conte « A Vava inouva » : une réinterprétation moderne de la chanson d’Idir 

Idir, avec sa chanson emblématique ‘Vava inouva’, a marqué l’histoire de la musique 

kabyle et même dépassé les frontières de la Kabylie pour toucher le monde entier raison pour 

laquelle est considéré comme l’hymne national kabyle.  

« Bien plus qu’une chanson, le titre A baba yenuba du chanteur kabyle Idir a quasiment le 

statut d’hymne. Pas seulement pour les Algériens, les Kabyles ou les Berbères, mais pour tous 

les Maghrébins. Qu’ils vivent à Alger, à Paris ou à Casablanca, tous ont des souvenirs liés à 

ce titre qu’ils connaissent le plus souvent par cœur. Et qui les émeut parfois jusqu’aux 

larmes. » (Arezki Saïd, 2020 :1) 

Cette berceuse est écrite par le poète Ben Mohamed et composée en 1973 par Idir, il s’est 

inspiré du conte kabyle Le Chêne et l’Ogre présent dans l’œuvre de Taos Amrouche (Le 

Grain Magique – Editions Maspero 1969). 

Elle dépasse le cadre de la simple chanson pour devenir une légende vivante qui continue de 

se transmettre de génération en génération. Au-delà de sa beauté mélodique et de sa poésie, 

c’est l’identité culturelle affirmée qui a touché le cœur des kabyles, elle a été un moyen de 

transmission des valeurs à travers ces paroles qui décrivent les traditions familiales des 

kabyles. 

Voici des extraits qui illustrent les traits culturels berbères, commençons par le premier : 

Amɣar yedel deg wbernus 

 Le vieux enroulé dans son burnous                                                                                                          

Di tesga la yezzizin 

A l’ écart se réchauffe 

Mmis yeṯehbbir i lqut 

Son fils soucieux des ressources  

Ussan deg wqarru-s tezzin 

les jours défilent dans son esprit 

Tislit zdeffir uzetta 

https://www.jeuneafrique.com/938995/culture/algerie-deces-du-chanteur-idir-legende-de-la-musique-kabyle/


Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  39 

 

La bru derrière le métier à tisser 

Tessallay tijebbadin 

Sans cesse remonte les tendeurs 

Arrac ezzin d i temɣart 

Les enfants autour de la vieille 

A sen teɣar tiqdimin 

Cette partie de la chanson offre une représentation de la vie quotidienne ancienne au sein 

d’une famille kabyle, elle décrit le rôle de chaque membre de famille, ainsi que le décore qui 

illustre les traditions et les coutumes kabyles. 

Idir commence à décrire la scène familiale en mettant en avant la personne la plus grande 

et la plus respecté de la famille qui est le grand père, il faut savoir qu’en Kabylie les hommes 

âgés sont considérées comme des figures respectés et vénérées, ils représentent pour eux la 

sagesse, l’expérience et la tradition. Ils sont sollicités pour partager leurs connaissances et 

leurs conseils, notamment pour résoudre les conflits et de maintenir la paix dans la 

communauté. Amɣar yedel deg wbernus Di tesga la yezzizin, Le grand père est assis dans un 

coin de la pièce et se réchauffe, ce dernier porte un bernous qui s’agit d’un manteau en laine, 

long et sans manches, avec une capuche pointue une tenue typiquement kabyle.                                                                                                 

Bien qu’il y ait une femme âgée présente dans cette famille. Idir nous présente en second 

lieu le fils du vieil homme. Cette hiérarchie des rôles et des places est caractéristique de la 

société kabyle ou les hommes sont considérés comme les chefs de famille et les détenteurs de 

l’autorité, le fils est considéré comme l’héritier de la famille tandis que la vieille femme bien 

qu’elle soit respectée pour son âge est considérée comme ayant un rôle secondaire. 

 Mmis yethebbir i lqut Ussan deg wqarru-s tezzin, nous sommes confrontés ici à la 

préoccupation quotidienne de nombreux hommes kabyles qui ont une famille à nourrir. Le fils 

du vieil homme est particulièrement inquiet quant à la façon de subvenir aux besoins de sa 

famille dans un contexte où la vie est difficile et le travail n'est pas aisé. En effet, à cette 

époque-là, en Kabylie, la vie était rude et les moyens de subsistance étaient limités. Les 

hommes kabyles devaient travailler dur pour cultiver la terre, élever des animaux et récolter 

des fruits et des légumes pour nourrir leur famille, comme cela ne suffisait pas ils devaient 

également lutter contre les éléments naturels, tels que la sécheresse et les maladies.                   



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  40 

 

Tislit zdeffir uzetta Tessallay tijebbadin, Dans les traditions kabyles, la belle fille est 

souvent celle qui s'occupe de la maison et des tâches domestiques. Ici, par exemple, elle est en 

train de tisser. Le fait que cette femme soit en train de tisser souligne son rôle important dans 

la maintenance de la maison et de la famille. En parlant de tissage, ce dernier est un symbole 

de la créativité et de la beauté kabyle, c’est une tradition séculaire qui remonte à plusieurs 

siècles. Les femmes kabyles ont toujours été réputées pour leur savoir-faire en matière de 

tissage, qui est considéré comme un art traditionnel kabyle. Le tissage kabyle est caractérisé 

par l'utilisation de techniques traditionnelles et de matériaux naturels tels que la laine de 

mouton, le coton et la soie. Les motifs et les dessins utilisés dans les tissus kabyles reflètent 

l’histoire, les traditions et les valeurs de la société kabyle. 

 La présentation de cette famille kabyle se termine avec la grand-mère et ses petits enfants, 

Arrac ezzin d i temɣart asen teɣar tiqdimin, La grande mère, riche de son expérience et de sa 

sagesse, prend place au centre de l'assemblée, entourée de ses petits-enfants, elle commence à 

raconter des histoires qui ont été transmises de génération en génération, des histoires qui 

véhiculent des valeurs et des morales essentielles à la vie. La grande mère utilise également 

ces histoires pour transmettre les connaissances et les expériences de la famille et de la 

communauté. Elle parle des ancêtres, de leurs exploits et de leurs réalisations. Elle raconte les 

légendes et les mythes qui font partie de l'histoire et de la culture berbère. Les enfants quant à 

eux écoutent avec attention, ils apprennent ainsi les règles de vie, les traditions et les 

coutumes de leur communauté. Malgré le manque de moyens matériels, la famille kabyle sait 

apprécier les richesses de la vie. Les moments passés ensemble, les échanges, les partages et 

les histoires racontées sont autant de trésors qui renforcent les liens familiaux et 

communautaires. 

Voici le deuxième extrait : 

Adfel yessed tibura                                                                                                                              

La neige tapisse les portes                                                                                                                             

Tuggi kecment yehlulen                                                                                                                                   

boue dans la marmite                                                                                                                           

tajmaƐt tettargu tafsut                                                                                                         

L’assemblée rêve du printemps                                                                                                             

Aggur d yetran hejben                                                                                                                            

la lune et les étoiles demeurent claustrées                                                                                                   



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  41 

 

Ma d aqjemur n tasaft  Idegger akkin idenyen                                                                                    

La bûche de chênes remplace les claies                                                                                              

Melalend at waxam                                                                                                                                

La famille est réunie                                                                                                                                      

I tamacahut ad slen                                                                                                                         

Afin d’écouter une histoire                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   

Dans cet extrait de sa chanson, Idir nous transporte dans l'atmosphère chaleureuse et 

conviviale d'un hiver kabyle, Adfel yessed tibura. L'hiver, est souvent perçu comme une 

période difficile à traverser, ils rêvent de l’arrivée du printemps tajmaƐt tettargu tafsut. 

Cependant, pour les Kabyles, cette époque est également synonyme de réunion, de partage et 

de convivialité. Alors que les gens se réfugient à l'intérieur de leurs maisons pour échapper au 

froid, ils se rassemblent autour du feu, source de chaleur et de lumière. Ce moment est propice 

aux échanges, aux conversations et aux récits d'histoires. 

Idir nous montre ainsi que, même en pleine hiver, la vie en Kabylie est riche en moments 

de partage, de convivialité et de joie. Les Kabyles savent transformer les moments difficiles 

en occasions de réunion et de célébration, et c'est cela qui fait la richesse et la beauté de leur 

culture. 

3.1.2. Mliyi (montre-moi) 

Cette chanson, écrite par le poète Ben Mohamed et composée par Idir, faisant partie de son 

album intitulé les Chasseurs de lumières, sorti en 1993. L’artiste l’a écrite pour permettre aux 

auditeurs de ressentir un sentiment d’appartenance à une identité, ce qui permet en l’écoutant 

de s’identifier à ses racines et se rappeler d’où l’on vient.     

A travers cette chanson, Idir exprime son sentiment d’appartenance à l’identité berbère en 

partageant la richesse de sa culture et en cherchant à la préserver pour la transmettre de 

génération en génération. 

Voici des extraits de la chanson qui illustrent des traits identitaire et culturels berbères, 

accompagnés de leur traduction en français :   

 

 

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  42 

 

Ci-dessous, le premier extrait : 

Mliyi 

Montre-moi 

Mliyi-d abriḍ n tlelli s anda yettawi? 

Montre-moi où mène le chemin de la liberté ? 

Abriḍ yeţtawin yekka-d si tudrin 

Un chemin qui mène, provient des villages 

Isub siyuzran, yelheq timdinin 

Mène vers les torrents (fleuves) et atteint les villes  

Yeţtawin ɣer tafat 

Qui mènent vers la lumière 

Sanda ur neţtmeţat 

Là où on ne meurt pas 

Abriḍ lejḍuḍ 

C’est le chemin des ancêtres 

 

Cet extrait met en lumières plusieurs thèmes qui représentent la culture berbère, mettant en 

avant la quête de liberté Mliyi abriḍ n tlelli s anda yettawi, il cherche à trouver le chemin de la 

paix qui renvoi aux luttes historiques de l’indépendance vécu par les ancêtres. Dans cet extrait 

Idir  précise que la liberté et la paix  se trouvent dans la terre natale qui se réfère  aux termes 

tudrin(villages),ŷuzran(les fleuves)  et timdinin(les villes),Abriḍ lejḍuḍ(c’est le chemin des 

ancêtres).ces références mettent en avant l’attachement des kabyle à leur terre en trouvant la 

paix dans leur environnement naturel qui mène vers la lumière en représentant l’espoir et 

l’avenir  qu’on trouve en suivant et en s’accrochant à la culture et aux traditions des ancêtres. 

Voici maintenait le deuxième extrait : 

Ḍ arraw iḍurar, ghas ma ḍ ivriben 

Nous venons des montagnes, même immigrés 

Ula ameḳ at nenkar 

On ne peut pas le nier 

A ṭir ini asen 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  43 

 

O oiseau dis leur 

Ghas baεḍent wallen, nemqarab ḍeg wul 

Même loin des yeux, nos cœurs sont liés 

Aqlav garawen 

Nous sommes parmi vous 

 

Cet extrait indique le lien profond des kabyles avec leur terre natale en parlant des 

immigrés, Ḍ arraw iḍurar, ɣas ma ḍ iɣriben ula amek ad nenker. Bien qu’ils soient éloignés 

de leur pays ou fils d’immigré, ils ne nieront jamais leur origine ce qui nous montre leur 

puissant attachement envers leur racine.  

Ɣas baεḍent wallen, nemqarab ḍeg wul Aqlav garawen. Même au bout du monde les 

immigrés restent liés à leur terre et tissés à leurs racines et que même loin des yeux ils 

demeurent prés du cœur car l’amour d’une patrie est le lien du sang ne connaissent ni distance 

ni oubli. 

Le dernier extrait est le suivant : 

Mliyi ma imselmen 

Montre-moi si les musulmans 

Maḉi d aεraben, lislam i sahed d kra n win i t-yumnen 

Ne sont pas tous des arabes et que l’islam appartient à tous ceux qui y croient 

Yal wa iεabd -it Yelha ixeḍmit S tmeslayt-is nekkni s teqbaytit 

A celui qui la croie la pratique dans sa langue, nous en kabyle 

Amli -yi taqbaylit Ameḳ ara ad tekker ma ur s-d yegri later 

Montre –moi comment le kabyle peu-il survivre sans laisser de traces 

Ay aqcic erras, ay izem regsas 

Ô enfant réponds-lui Ô tendre lion, 

Win yebɣan Taqbaylit ad yissin tira-s awal d usefru 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  44 

 

Qui aime le kabyle doit apprendre son écriture son vocabulaire et sa poésie
21

.Dans ce 

dernier extrait, Idir donne une grande importance à la langue kabyle qui constitue un élément 

essentiel de son identité. L’islam qui est écrit en arabe peut être pratique en d’autres langues 

en précisant que l’islam est universel et non seulement dédié aux arabes mais plutôt  à  ceux 

qui y croient peu importe leur origine. Il montre que même les kabyles peuvent pratiquer 

l’islam avec leur langue, ce qui leur permet de se rapprocher de dieu et de renforcer leur foi. 

Win yebɣan Taqbaylit ad yissin tira-s awal d usefru. Idir indique dans ce vers que, pour celui 

qui s’intéresse à la langue kabyle doit apprendre à l’écrire et à l’utiliser afin de la préserver et 

la transmettre aux générations futures. 

3.1.3. Adrar inu (ma montagne) 

Idir, l'icône de la musique kabyle, a fait son grand retour après 20 ans de silence avec 

l'album "Adrar inu", sorti en 2013 qui signifie "Ma montagne" en tamazight. Cet album est 

une métaphore de la vie d'Idir lui-même. Il revient avec une nouvelle œuvre qui témoigne  de 

sa persévérance et de son engagement envers sa musique et sa culture, en choisissant ce titre, 

Idir rend hommage à son héritage culturel et à la terre qui l'a vu grandir. 

"Adrar Inu" est une œuvre musicale qui allie une profonde affection pour la terre et la 

culture et identité berbère à des réflexions introspectives sur la souffrance, l'injustice et les 

aspirations vers un avenir radieux. Grâce à son langage riche en métaphores, Idir nous invite à 

une réflexion approfondie sur la condition humaine, les défis sociétaux et les valeurs qui nous 

unissent, telles que l'amour familial, l'identité collective et la puissance transformatrice de la 

lumière et de l'amour. 

Nous avons divisé cette chanson en deux extraits thématiques distincts, afin de faciliter la 

compréhension et d’approfondir l’analyse de son contenu. 

Je vous présente le premier extrait : 

Ya lfarh amuqran imi id yuɣal s axxam                                                                                                              

Quelle grande joie depuis son retour à la maison                                                                                            

Ruhen ak iɣevlan tbeddel ddunit felli                                                                                                       

tous les soucis se sont envolés et le monde fut change autour de moi                                                                              

                                                 
21

 Une étape importante a été franchie avec l’intégration de tamazight dans les programmes scolaires, désormais 

cette reconnaissance et cette promotion de cette langue sont un pas vers la préservation du patrimoine culturel et 

linguistique berbère. 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  45 

 

Ya aregazim babam s udem issehan                                                                                                     

Ton père, ton mari la fierté se lit sur leurs visages                                                                                  

Ger medden ad nban,Mmim geraneɣ ad yili                                                                                     

Nous serons parmi les gens, ton fils avec nous                                                                                   

Taftilt igenwan tuɣed yal amekan                                                                                                            

La lumière des cieux est partout allumée                                                                                                                

Mi tsselef i lufan, tadessa deg udemis tuli                                                                              

Lorsqu’elle caressa le nourrisson , le sourire parut sur son visage                                                      

Mmim abahan,ahya dheb areqman                                                                                                    

Ton cher enfant, de l’or aux tons vifs                                                                                                                   

Ya aneragu deg berdan, babak ma ad yebdu tikli                                                                                    

On attendra ton père, lorsqu’il marchera sur les sentiers 

Au début de sa chanson, Idir exprime la joie du retour chez soi, à sa terre natale qui est la 

Kabylie. Ya lfarh amuqran imi id yuɣal s axxam, un sentiment qui résonne profondément chez 

les Kabyles. En effet, les Kabyles ont souvent été contraints à l'exil, qu'il s'agisse de 

migrations économiques, de déplacements forcés ou de fuites pour échapper à l'oppression. 

Mais malgré ces épreuves, ils ont toujours gardé un lien indéfectible avec leur village natal, 

un lien qui transcende les distances et les épreuves. Ce lien est nourri par un attachement 

viscéral à la terre montagneuse qui a vu naître leurs ancêtres. Les Kabyles perçoivent leur 

terre natale comme une mère nourricière et protectrice, qui les a accueillis, les a nourris et les 

a protégés tout au long de leur histoire. 

L'exil peut être une expérience traumatisante, qui laisse des cicatrices profondes dans l'âme et 

le cœur, mais la chanson nous dit également que cette douleur peut être guérie une fois que 

l'on retourne chez soi. Ruhen ak iɣevlan tbeddel ddunit felli, Les douleurs de l'exil 

disparaissent, et la vie change. On retrouve son environnement familier, ses racines, sa culture 

et sa langue. Ce retour est comme un retour à soi-même, une réconciliation avec son identité 

et son passé. 

 Dans cet extrait Idir met en lumière l'importance de la famille et de la transmission des 

valeurs dans l’identité et la culture berbères. En évoquant les figures paternelles et filiales, il 

souligne la continuité entre les générations et le rôle essentiel que joue la famille dans la 

préservation de l'héritage culturel. Chez les Kabyles, la fierté est un sentiment profondément 

ancré dans la culture. La fierté de ses origines, de sa famille, de sa communauté et de sa 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  46 

 

culture est considérée comme une vertu essentielle. Les hommes kabyles sont éduqués dès 

leur enfance à être fiers de leur héritage et à le transmettre à leurs enfants. Cette fierté se 

manifeste de différentes manières. Elle se voit dans la façon dont les Kabyles parlent de leur 

histoire, de leur culture et de leurs traditions. Elle se voit également dans la façon dont ils 

préservent leur langue, leur musique et leur art. Et elle se voit enfin dans la façon dont ils se 

comportent envers les autres, avec dignité, respect et hospitalité. 

Ya aregazim babam s udem issehan, Ger medden ad nban, Mmim geraneɣ ad yili                                                                                                  

La fierté chez les hommes kabyles est également liée à l'idée de l'honneur. L'honneur est 

considéré comme une valeur essentielle dans leur culture, et les hommes sont éduqués à 

défendre leur honneur et celui de leur famille à tout prix. Cela signifie qu'ils doivent être prêts 

à faire face à tout ce qui menace leur honneur, qu'il s'agisse d'une attaque physique, d'une 

insulte ou d'une menace à leur réputation. 

En évoquant la fierté et l'honneur dans sa chanson, Idir rappelle aux Kabyles l'importance 

de préserver leur héritage culturel et de défendre leur dignité. Il leur rappelle que leur fierté 

est liée à leur histoire, à leur culture et à leur communauté, et qu'ils doivent la transmettre à 

leurs enfants pour que celle-ci survive. 

Le chanteur évoque également l’importance d’avoir des enfants, Mi tsselef i lufan, tadessa 

deg udemis tuli. Le geste de caresser l'enfant est un symbole puissant de protection, de 

transmission des valeurs et d'espoir pour un avenir meilleur. Ce geste renvoie à l'idée d'un 

futur sans les fardeaux du passé, où les enfants pourront grandir et s'épanouir sans les poids 

des luttes et des souffrances. 

Les expressions Mmim abahan, ahya dheb areqman sont des témoignages de l'amour et de 

l'espoir qui naissent de la jeunesse et de la beauté de l'enfance. Idir exprime ainsi la fierté et la 

joie de voir les enfants grandir et se développer, et le potentiel qui est en eux. 

Dans la société kabyle, les enfants sont considérés comme une bénédiction et un signe de 

prospérité. Les garçons sont particulièrement valorisés car ils sont censés perpétuer la lignée 

familiale, comme ils sont encouragés à apprendre les traditions et les valeurs kabyles, telles 

que l'honneur, la dignité et la solidarité. 

 

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  47 

 

 Voici le deuxième extrait :                                                      

ɣas d itij yeɣran neɣ d adfel yessan                                                                                                       

Même quand le soleil est brulant, même quand la neige a déposé son manteau                                      

ɣas d azru yehfan hemlaɣk ay adrar inu                                                                                         

Même quand la roche est aiguisée je t’aime ma montagne                                                                           

S ddaw igenwan, yekccem ger yetran                                                                                                      

Sous les cieux, il s’est incrusté parmi les étoiles                                                                         

Nettargu ɣef ussan i deg lhif ur d tesnulfu                                                                                          

On rêve des jours ou la misère ne s’invente pas                                                                               

Ay akal imeɣban ur yelli win yerwan                                                                                                      

O terre des pauvres , personne n’est rassasié                                                                                           

Ay kelkhaɣ zman, amzun newwi daawessu                                                                                         

Le temps nous a joué un tour, comme si nous étions maudits                                                                   

A nnif iɣyetccan, ahya a ttar aberkan                                                                                                       

La fierté nous a rongé, O vengeance noire par laquelle on répond                                                          

I nettarra s wurfan, imi neɣil  degs dwa hellu                                                                                                

De la colère qu’on  croit remède pour guérir 

La chanson n'est pas dénuée de réflexions profondes sur la souffrance et les défis. Les 

paroles ɣas d itij yerɣan neɣ d adfel yessan, ɣas d azru yehfan font références aux épreuves et 

les obstacles de la vie. Cela représente la lutte contre les difficultés, qu'elles soient sociales, 

politiques ou personnelles. Les Kabyles ont toujours été confrontés à des défis et des luttes, 

mais ils ont toujours trouvé la force de résister et de se battre pour leur liberté et leur dignité. 

La phrase Ḥemlaɣ-k ay adrar inu incarne l'attachement indéfectible d'Idir à sa terre natale, 

malgré les souffrances et les luttes. Cette déclaration d'amour est un témoignage de la 

connexion profonde que les Kabyles ont avec leur terre et leur culture. La montagne est un 

symbole de l'identité et de la fierté kabyle, et Idir exprime ainsi son amour et sa gratitude pour 

cette terre qui l'a vu naître et grandir. 

La montagne occupe une place centrale dans la culture et l'identité berbères. Pour les 

Kabyles, la montagne est bien plus qu'un simple relief géographique ; elle représente la 

mémoire collective, le foyer et l’enracinement, où les ancêtres ont vécu, travaillés et luttés 

pour leur survie. Elle est le symbole de la résistance et de la détermination des Kabyles face 

aux envahisseurs et aux oppresseurs. La montagne a été le refuge des Kabyles pendant les 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  48 

 

périodes de troubles et de guerres, et elle a permis à la communauté de se maintenir et de se 

développer. 

 Nettargu ɣef ussan i deg lhif ur d tesnulfu, Ay akal imeɣban ur yelli win yerwan, Ay 

kelkhaɣ zman, amzun newwi daawessu. Les paroles de cette chanson illustrent bien la vie des 

kabyles qui ont connu une histoire marquée par la misère et la pauvreté, notamment sous la 

colonisation française et les régimes autoritaires qui ont suivi. Les conditions de vie étaient 

souvent difficiles, avec des villages pauvres et isolés, des terres arides et des ressources 

limitées. Les Kabyles ont dû lutter pour survivre, avec des familles nombreuses et des revenus 

faibles. La pauvreté a entraîné des problèmes de santé, d'éducation et de logement. Ils ont 

vécu dans des conditions de vie précaires, avec des maisons en terre ou en pierre, des toits en 

tuile ou en chaume, et des sols en terre battue. Les enfants kabyles ont grandi dans un 

environnement où la pauvreté et la misère étaient omniprésentes, et où les opportunités de 

développement et de progrès étaient limitées. La pauvreté a également eu un impact sur la 

santé des Kabyles, et les soins médicaux étaient souvent inexistants ou inaccessibles. Les 

Kabyles ont dû recourir à des remèdes traditionnels et à des pratiques de médecine 

traditionnelle pour soigner leurs maladies. 

Malgré ces difficultés, les Kabyles ont toujours maintenu leur dignité et leur fierté. Ils ont 

lutté pour leurs droits et leur liberté, et ont résisté à l'oppression et à la domination. Les 

Kabyles ont également développé une culture riche et vibrante, avec une musique, une poésie 

et un art qui reflètent leur histoire et leur identité. 

3.1.4. Cfiɣ (je me souviens)   

Cette chanson a été écrite par le poète Ben Mohamed et composée par Idir, elle fait partie 

de l’album «A Vava inouva" sortie en 1976. Comme son titre l’indique, cette chanson 

exprime une nostalgie à la terre natale d’Idir en évoquant ses souvenirs d’enfance vécus 

auprès de sa mère en Kabylie en montrant l’importance des liens familiaux et plus 

particulièrement celle de sa mère, qui avait joué un rôle fondamental dans la construction de 

son identité en lui transmettant des valeurs et des principes de la culture et de l’identité 

berbère. 

 Dans cette chanson, Idir met en lumière le rôle de sa mère dans la construction de son 

identité et de son influence qui lui a permis de développer un puissant sentiment 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  49 

 

d’appartenance à sa terre natale et un attachement à ses origines kabyles en respectant la 

culture et les traditions familiales de ses ancêtres. 

Voici des extraits de cette chanson qui mettent en lumière des traits identitaires et culturels 

berbères : 

Le premier extrait est le suivant : 

Nek terrid-iyi ɣer dduh 

Au berceau, tu m'avais placé 

A yemma ur ttisseɣ ara 

Ô mère, je n'ai point dormi 

Cfiɣ tmutled-iyi 

Je me souviens, tu m'avais comparé 

Ɣer tzurin n bwafrara 

Au raisin frais du bon matin 

Yessi tferhed mi meqreɣ 

Fière de me voir grandir 

Tuɣam taftilt di lhara 

Une lampe s’est illuminée dans la maison 

 

 Dans cet extrait, Idir évoque l’amour maternel et ses souvenirs de son enfance près de sa 

mère. Il se remémore des moments précieux et nostalgiques en disant « Au berceau, tu 

m'avais placé »cela lui rappelle la douceur et la protection que sa mère lui offrait quand il était 

enfant.  

Idir donne une grande importance à ces moments passés avec sa mère qui lui rappelaient 

son enfance, remplie de bonheur et ces instants d’innocences, pleins de pureté en lui donnant 

l’impression d’être unique en le comparant au « Au raisin frais du bon matin » ce qui signifie 

qu’il était une perle à ses yeux. Cela lui fait ressentir l’amour et l’affection de sa mère, qui lui 

exprimait sa fierté de le voir grandir à ses côtés, remplissant sa vie pleine de bonheur. 

 

En résumé, cet extrait indique que la mère occupe une place centrale dans la société 

kabyle. Elle est le pilier de la famille, éduquant ses enfants selon les principes transmis par les 

ancêtres. Cela contribue à construire une identité culturelle berbère dans chaque foyer.  



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  50 

 

Dans cette chanson Idir donne une grande importance aux liens familiaux, surtout à celui de 

sa mère qui lui a offert non seulement l’amour maternel mais lui a transmis cet amour et ce 

profond attachement à son pays natal. 

 

Voyons le deuxième extrait :  

Twessad iyi ɣef gma  

Tu m’as conseillé sur mon frère  

Ad beddeɣ ɣur-es ad yimɣur 

Que je sois à ses coté jusqu'à qu’il soit grand 

Ad afeɣ ɣer tuyat –iw  

Je le trouverai  à mes épaules  

Win ur nesɛi tagmat mahqur  

Celui qui n’a pas de frère est méprisé 

 

Dans ce deuxième  extrait, Idir évoque les conseils que lui donnait sa mère sur son frère, en 

grandissant à ses cotés. Cela renforce les liens fraternels en créant un sentiment de complicité, 

tout en partageants des moments de bonheurs et de douleurs peu importe les situations. La 

société kabyle donne une grande importance aux liens fraternels qui représentent un soutien et 

une protection au sein de la famille. Pour celui qui n’a pas de frère à ses côtés est perçu 

comme vulnérable. 

Les liens fraternels ont une grande importance dans la société kabyle, un frère dans une 

famille représente une solidarité, un soutien mais aussi un héritier qui prendra le relais des 

affaires familiales et des responsabilités en prenant les bonnes décisions qui assurent et 

protègent les intérêts des membres de sa famille, ce qui lui donne le droit d’être le garant en 

continuant de veiller à ce que la culture et les traditions soient respectées dans la famille afin 

qu’elles soient transmises aux futures générations. 

Pour les familles kabyles avoir des garçons est une vue comme une chance, par exemple l’ors 

des mariages kabyles les invités souhaitent aux nouveaux mariés, que leur premier enfant soit 

un garçon. C’est dans leur tradition de toujours souhaiter un garçon comme premier héritier. 

Cette tradition prouve l’importance qu’accordent les familles kabyles au garçon qui jouera 

plusieurs rôles, il sera le pilier et premier responsable de sa famille dans le cas où son père 

décède, un frère pour ses sœurs, un soutien pour ses frères ce qui mène à ce qu’il soit apprécié 

et respecté par toute sa famille et toute sa communauté en le prenant comme exemple pour la 

future génération. 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  51 

 

C’est ces liens familiaux qui existent dans chaque foyer kabyle et qui rendent la société 

kabyle unie et puissante. Une bonne relation familiale est un élément clé pour construire une 

identité culturelle berbère.   

 

3.1.5. Weltma (ma sœur) 

Cette chanson d’Idir fait partie de son album ay arrač neɣ, elle est plus qu’une chanson, 

c’est un message qui touche à des problématiques profondes liées à la place de la femme dans 

la société kabyle. Elle prend une signification particulière dans ce contexte, car elle met en 

lumière les défis et les injustices que les femmes kabyles peuvent rencontrer. Elle reflète les 

réalités socioculturelles de la région, ou les femmes ont historiquement été soumises à des 

attentes et des pressions spécifiques au sein de la société.                                                                                                   

Avec une seule chanson, Idir a réussi à résumer la vie des femmes kabyles, capturant 

l'essence de leurs luttes, de leurs espoirs et de leurs réalités quotidiennes. Cette chanson offre 

une fenêtre profonde sur la condition féminine dans la société kabyle. Pour en extraire toute la 

signification et comprendre les nuances de son message, nous avons choisi de la décomposer 

en plusieurs extraits significatifs. Chaque extrait révèle un aspect particulier de la vie des 

femmes kabyles, qu'il s'agisse de leur rôle dans la famille, de la pression sociale qu'elles 

subissent ou de leur quête d'identité et d'autonomie. En analysant ces différents passages, nous 

pouvons mieux saisir la complexité de leur existence et l'impact profond que cette chanson a 

eu en donnant voix à leurs expériences et à leurs aspirations. Cette approche nous permet de 

mettre en lumière les différentes facettes de la condition féminine kabyle, telles que décrites 

par Idir, et d'en faire une étude approfondie et nuancée. 

Voici le premier extrait de cette chanson qui illustre des trais culturels berbères :  

Uh a Weltma                                                                                                                                               

Oh ma soeur 

am-iniɣ lehḍuṛ qarriḥen                                                                                                                          

J’ai à te dire des mots durs 

Yiwen ur kem-ibɣa                                                                                                                                

Personne ne voulait de toi 

Asmi d-luleḍ i kem-ugaden 

Depuis ta naissance l’on te craint 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  52 

 

Kem d lbumba                                                                                                                                          

Tu es une bombe à retardement 

Ma tecḍeḍ ar d-xnunsen 

On se vautrerait si tu glaisais 

Wi llan si lǧiha-m yuyes 

Ceux qui sont de ton coté sont désespérés 

 

Dans la chanson d'Idir, le terme "ma sœur" prend une signification profonde, dépassant le 

lien de parenté pour représenter toutes les femmes kabyles. Cette expression symbolise une 

solidarité et une identification avec les luttes et les défis que rencontrent les femmes dans 

cette société traditionnelle. Les Kabyles, en effet, ont souvent une perception complexe des 

filles, qui sont considérées comme porteuses de l'honneur familial. Dès leur naissance, les 

filles sont perçues comme des responsabilités, des "bombes" comme l’avait dit Idir dans sa 

chanson kemm d lbumba dont il faut contrôler les actions pour éviter toute atteinte à la 

réputation de la famille. 

Asmi d-luleḍ i kem-ugaden cette pression est immense, car si une fille commet une erreur ou 

adopte un comportement jugé non conforme aux coutumes et traditions, c'est toute la famille 

qui est humiliée. Contrairement aux garçons, qui bénéficient d'une grande liberté d'action sans 

craindre de ternir l'honneur familial, les filles sont soumises à des attentes et des contraintes 

strictes. Si un garçon agit de manière répréhensible, il est souvent pardonné ou considéré 

comme faisant partie de son développement, tandis qu'une fille dans la même situation risque 

d'être reniée, voire rejetée par sa propre famille. 

 Cette différence de traitement reflète des dynamiques sociales profondément enracinées, où 

le genre joue un rôle déterminant dans les opportunités, les responsabilités et les jugements 

portés sur les individus. La chanson d'Idir met en lumière ces réalités et plaide pour une 

reconnaissance et une valorisation des femmes kabyles au-delà des seules considérations 

d'honneur familial. 

 

Voici le deuxième extrait de la chanson : 

Leḥq-im yemḥa 

Ton héritage est effacé 

Id am-t-iččan d atmaten 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  53 

 

Englouti par tes propres frères 

Tenziḍ s ṛṛexa 

Tu as été vendue pour rien 

Sussq fran-t yergazen 

Marché conclu par les hommes 

Tekfa ṛeḥba 

La procédure est close 

Teffɣed axxam s leḥzen 

Tu as quitté, malheureuse, la Maison 

Wi llan si lǧiha-m yuyes 

Ceux qui sont de ton coté sont désespérés. 

 

Dans la culture traditionnelle kabyle, il existe une préférence marquée pour les garçons 

plutôt que pour les filles. Cette préférence est souvent enracinée dans des considérations 

sociales et économiques. Les garçons sont souvent considérés comme les héritiers naturels de 

la lignée. D'un autre côté, les filles sont souvent perçues comme étant destinées à quitter la 

maison familiale une fois mariées, rejoignant ainsi la famille de leur époux. Cette perception 

peut créer une pression sur les filles pour qu'elles maintiennent l'honneur de la famille, car 

leur comportement est souvent considéré comme reflétant directement sur la réputation de 

leur famille d'origine. Par conséquent, les parents peuvent être plus stricts envers leurs filles, 

leur inculquant des valeurs traditionnelles et des normes sociales strictes pour préserver 

l'honneur familial.  

Leḥq-im yemḥa, Id am-t-iččan d atmaten. La préférence pour les garçons se manifeste 

également dans les pratiques successorales. Les filles sont souvent exclues de l'héritage 

familial, leurs frères héritant de la majorité, voire de la totalité, des biens familiaux. Cette 

exclusion des filles de l'héritage est une pratique courante, basée sur des traditions et des 

coutumes qui considèrent que les garçons sont les continuateurs de la lignée familiale et les 

responsables de la prise en charge des parents âgés. Les filles, quant à elles, sont souvent 

considérées comme faisant partie de la famille de leur mari une fois mariées, et donc comme 

n'ayant pas besoin d'hériter de leurs parents. Cette pratique est discriminatoire et peut laisser 

les filles dans une situation de vulnérabilité financière et économique, dépendantes de leurs 

frères ou de leurs époux pour leur bien-être matériel. Cette situation est d'autant plus 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  54 

 

problématique qu'elle est souvent justifiée par des arguments culturels et traditionnels, 

perpétuant ainsi les inégalités entre les sexes.  

 

Découvrez le troisième extrait : 

Asen n temaɣra amek aken iɣezifed a yid                                                                                                

Le jour de la fête la nuit était particulièrement longue 

Athan tura tevdled axxam ur tebnid                                                                                                    

Voila maintenait tu as changé de maison que tu n’as pas construit 

Terra temara ettf immim ad hedren weyid                                                                                                    

La situation l’exige ferme ta bouche et laisse les autres parler à ta place 

Wi llan si lǧiha-m yuyes 

Ceux qui sont de ton coté sont désespérés. 

Uh a weltma ziɣen lehalam tettiɣd 

Oh ma sœur, au bout du compte ta situation est bouleversante                                                             

se3u derya di lehif ateniderbit 

Aie une progéniture que tu élèveras péniblement                                                                              

Yebikem temaa, di rebhen nesen tettmnid 

Tu es égoïste, tu espères  leur réussite 

 

 Idir évoque également un sujet important qui est le mariage au sein de la communauté 

kabyle, le mariage des filles est souvent considéré comme une transaction commerciale, où les 

hommes décident du sort de leurs filles sans nécessairement prendre en compte leurs désirs ou 

leurs aspirations. Cette pratique est décrite par Idir comme une forme de marchandage, Tenziḍ 

s ṛṛexa, où les filles sont considérées comme des biens à échanger sur le marché (le suq) 

Sussq fran-t yergazen. Les hommes décident de qui épousera leur fille, souvent sans consulter 

la fille elle-même, et parfois sans tenir compte de son âge ou de sa maturité. Cette pratique est 

d'autant plus problématique que les filles sont souvent mariées très jeunes, parfois dès l'âge de 

12 ou 13 ans, à des hommes beaucoup plus âgés, voire même à des hommes qui ont l'âge de 

leur père ou de leur frère. La fille qui est destinée à un mariage arrangé est souvent confrontée 

à une situation où elle n'a pas d'autres choix que d'accepter la décision des hommes de la 

famille, Terra temara ettf immim ad hedren weyid, malgré ses propres désirs, ses aspirations 

et ses sentiments, elle est contrainte de se soumettre à la volonté de ses parents ou de ses 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  55 

 

tuteurs. Cette situation peut être particulièrement difficile pour les filles qui sont contre le 

mariage, car elles sont souvent forcées de quitter leur famille et leur communauté. Idir met en 

lumière cette réalité en disant qu'elle sort malheureuse de chez elle. Teffɣed axxam s leḥzen, 

soulignant ainsi le désespoir et la tristesse qui peuvent accompagner ces mariages forcés. 

Dans ce contexte, la chanson d'Idir peut être vue comme un cri de protestation contre ces 

pratiques et comme un appel à la reconnaissance des droits et de la dignité des femmes. 

La situation de la femme kabyle est marquée par des défis considérables, Uh a weltma 

ziɣen lehalam tettghid, notamment lorsqu'elle se retrouve contrainte de quitter son 

environnement familial pour reconstruire une nouvelle vie dans un lieu inconnu. Asaou derya 

si lehif atheniderbitt, Elle aspire à fonder une famille et à élever ses enfants malgré les 

difficultés et les sacrifices personnels qu'elle endure.  

Yebikem temaa, di rebhen nesen tettmnid, son engagement à offrir à ses enfants une vie 

meilleure, malgré les souffrances et les pénibilités qu'elle-même traverse, témoigne d'une 

résilience et d'une détermination profonde. Cette dynamique complexe révèle la force et la 

capacité de la femme kabyle à surmonter les obstacles et à maintenir une vision positive pour 

l'avenir, même dans les circonstances les plus difficiles. 

3.1.6. Ssendu (baratte) 

Le titre de la chanson " Ssendu " est l’un des morceaux les plus célèbres du répertoire 

musical d’Idir. Sortie en 1976, faisant parti de son premier album "A Vava Inouva " Cette 

œuvre symbolise non seulement l’identité culturelle berbère, mais aussi le travail quotidien 

des femmes kabyles, considérées comme le pilier de la maison en s’occupant de toutes les 

tâches ménagères et culinaires parmi ces tâches qui est la fabrication du beurre par le 

processus du barattage. 

 Ce beurre produit est distribué à toute la famille et la communauté aux moments des 

rassemblements. Cette pratique culinaire est un héritage qui se transmit de génération en 

génération. Chaque foyer de la communauté berbère pratique la tradition du barattage du lait 

beurre de manière traditionnelle dans une ambiance familiale rythmée par des chants, assurant 

ainsi la transmission de cette compétence culturelle aux générations futures. 

Idir avait écrit cette chanson en se remémorant de ses souvenirs d’enfance, en voyant sa 

mère baratter du lait mis dans une calebasse, cette image d’elle lui avait donnée l’idée d’écrire 

cette œuvre pour rendre hommage à sa mère et à toutes les femmes berbères exerçant cette 

activité. 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  56 

 

Voici quelques passages de la chanson "Ssendu ", qui mettent en lumière les éléments 

culturels berbères : 

Voici le premier passage : 

Ssendu, Ssendu fk-aγ-d udi d amellal 

Baratte ! Baratte ! Donne-nous du beurre blanc 

Ssendu, Ssendu aken ad neččar abuqal 

Baratte ! Baratte ! Pour qu’on remplisse le jarre 

Ndu ndu ay iɣi efke-d tawarečt n wudi 

Baratte baratte-toi lait et donne une motte de beurre  

Akken itt netmenni 

Comme nous la désirons 

 

Dans ce petit passage, Idir parle de la fabrication du beurre, une tradition essentielle 

transmise au sein de la communauté berbère, cette activité est réalisée par les femmes qui 

utilisent une baratte qui est un objet non seulement culinaire mais aussi un aspect identitaire et 

culturel berbères, utilisée pour battre le lait mis dans une calebasse où elles le font agité 

jusqu’à ce qu’il se transforme en beurre blanc. Ce processus de fabrications fait manuellement 

en utilisant la force des bras. Celle –ci représente non seulement une culture berbère mais 

aussi le rôle des femmes qui se chargent des préparations culinaires pour leur famille. 

Voici le deuxième passage de la chanson : 

 

Taxsayt i hazen ifassen, d kem ad yesεiɣ d lbadna 

Calebasse entre mes mains, c’est toi ma confidente 

Ula ma laz yettwasen, lhif yezzuznit ččna 

On connaît même la faim, le chant adoucit la misère 

Nusad ɣurem ad nessendu taxsayt-iw teɣra i lhu 

Nous venons baratter, ma calebasse instruite au bien 

Iɣi ad yendu yefru, ad yendu yefru 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  57 

 

Mon petit lait sera brassé, séparé 

S lfedl-ik a baba inu, s lfedl-ik a baba inu 

Par la grâce de mon ancêtre, Par la grâce de mon ancêtre 

Dans ce passage, Idir décrit l’image des femmes berbères fabriquant du beurre, en se 

servant d’une calebasse qui est une courge séchée utilisée comme récipient dans lequel elles 

conservent le plus souvent les produits liquides tels que l’eau ou le lait, elles remplissent la 

calebasse de lait puis la font secouer avec force jusqu'à ce que le lait se transforme en beurre.  

Cette pratique est non seulement une tradition mais aussi une occupation pour les 

femmes. Dans la communauté berbère la femme n’est pas autorisée d’exprimer ses émotions, 

cette tradition culinaire est une occasion pour elles d’exprimer leurs sentiments en se confiant 

à la calebasse en la faisant agiter tout en chantant pour oublier leur pauvreté et leur 

souffrance. 

« S lfedl-ik a baba inu, s lfedl-ik a baba inu » c’est à travers ce vers qu’Idir met en évidence le 

rôle des ancêtres dans la transmission de cette tradition qui est un héritage culturel 

profondément ancré dans chaque foyer des familles berbères. 

Voici le troisième passage : 

A taxsayt barka tura, la twaliɣ qrib d azal 

Calebasse, ça suffit maintenant, tu vois bien qu’il se fait tard 

Ɣurem id rrɣiɣ tuttra bɣiɣ- kem ad tared azal 

Je t’implore, récompenses mes efforts 

Ssendu s ufus n lqis, udi yufrar yettharqis 

J’ai baratté avec mesure et précision, Le beurre flotte et frétille 

Kseɣ- d aεber d nefs-is, i temɣart d waraw-is 

J’ai eu une mesure et demie, pour la vieille et ses petits 

I temɣart d waraw-is 

Pour la vieille et ses petits 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  58 

 

Dans les trois premiers vers de ce passage, Idir fait référence à la façon dont les  femmes 

pratiquent le barattage du lait en travaillant durement pour le transformer en beurre, illustrant 

ainsi leur impatience pour réussir à obtenir le produit final. Ce qui signifie que cette tâche est 

très difficile à accomplir et demande non seulement du temps mais aussi de la force et de la 

patience. 

« Kseɣ- d  aεber d nefs-is, i temɣart d waraw-is » ce vers fait allusion à l’une des valeurs 

essentielles de la communauté berbère qui est la générosité, cet esprit de partage consolide les 

relations familiales et communautaires. 

3.1.7. Zwitt rwitt (fais la fête)  

Zwitt rwitt un titre mythique du répertoire d’Idir, elle représente l’unité et la fraternité de la 

communauté kabyle. Depuis sa sortie en 1976 sur l’album Vava inouva, cette chanson est 

devenue un incontournable des célébrations familiales en Algérie et bien au-delà. Elle capture 

l’essence des fêtes traditionnelles kabyles et témoigne de la richesse de la culture kabyle et de 

sa capacité à unir les individus autour de valeurs communes tel que le respect des traditions. 

Cette chanson véhicule des paroles riches en traits culturels spécifiques à la culture 

berbère. Pour mieux comprendre les références culturelles qui y sont présentes, nous allons 

procéder à une découpe de la chanson en fonction de chaque symbole et valeur qui 

caractérisent l’identité culturelle berbère. 

 

Voici le premier passage qui illustre les traits culturels berbères :  

Laâmum lexwal idulan, iqriben akken ma llan                                                                         

Tous les oncles sont ici 

Les cousins, proches et alliés 

D-itmɣra atenmsaman                                                                                                                    

Pour la fête, sont réunis 

Zwit rwitt                                                                                                                                              

Danse et lâche toi 

Ya bu backid   ɣef tuyat                                                                                                                          

Ô l'homme au fusil, debout 

ɣef slalwent lxalat                                                                                                                               

Sur qui, on lance des youyous 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  59 

 

Kecc iterja tswi3t                                                                                                                                  

Tout le monde t’attend, c’est ton moment 

Zwit rwitt                                                                                                                                    

Danse et lâche toi 

 

 La3mum lexwal idulan, iqriben akken ma lla, Idir met en avant l'importance de la famille 

dans la culture kabyle, en décrivant la réunion de toute la famille pour assister au mariage de 

leur garçon. Cette insistance sur la présence de toute la famille souligne la solidarité familiale 

qui est une valeur fondamentale de la culture kabyle. La famille est considérée comme une 

unité fondamentale de la société, où les liens familiaux sont renforcés et où les traditions et les 

coutumes sont perpétuées. La réunion de la famille pour un événement important comme un 

mariage est donc une occasion pour célébrer la solidarité de la famille et pour transmettre les 

valeurs et les traditions de la communauté aux jeunes générations. 

Ya bu backid   ɣef tuyat, en Kabylie, lors des fêtes et des célébrations, il est courant de voir 

les hommes brandir des fusils qui sont utilisés pour tirer des coups de feu en l'air, créant ainsi 

une ambiance festive et joyeuse. Cette tradition, connue sous le nom de "tirs de joie", est une 

pratique ancestrale qui remonte à l'époque où les Kabyles célébraient les victoires militaires et 

les événements importants. Aujourd'hui, cette tradition est toujours vivante et est considérée 

comme un élément essentiel de la culture kabyle. Les tirs de joie sont souvent accompagnés 

de musique, de chants et de danses, créant ainsi une atmosphère électrique et festive qui 

rassemble les communautés et renforce les liens sociaux. 

Voici le deuxième passage qui met en avant les traits culturels berbères : 

ay afus l3bitt                                                                                                                                       

Faites taper vos mains 

Ya lbarud hmitt                                                                                                                                   

Faites péter la poudre à canon 

ad tzlez tegnnitt                                                                                                                                   

Faites trembler le sol 

wetet ay-inebgawan                                                                                                                                      

Ô invités tapez des mains 

Lawan n-tagmat dwa                                                                                                                          



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  60 

 

C’est un moment de fraternité et d’amour 

Azzelt ay ima3radan                                                                                                                             

Prenez soin des inivités 

Tkhuss tiqqit lqehwa                                                                                                                                

Il leur manque un peu de café 

 

Lors des fêtes et des célébrations, les Kabyles sont connus pour leur hospitalité et leur 

générosité envers leurs invités, Azzelt ay ima3radan. Il est considéré comme un devoir sacré 

de prendre soin de ses hôtes et de leur offrir un accueil chaleureux et respectueux.  

Les Kabyles préparent souvent des plats traditionnels et délicieux pour leurs invités, tels que 

le couscous. Tkhuss tiqqit lqehwa, ils leur offrent également des boissons comme le café avec 

des gâteaux traditionnels tel que Lekhfef
22

. 

Une fois que les invités sont servis et rassasiés, ils se lèvent pour danser et faire la fête.  Les 

voix s'élèvent pour chanter et crier de joie. La musique traditionnelle kabyle résonne dans 

l'air, entraînant tout le monde dans un tourbillon de danse et de fête jusqu’à faire trembler le 

sol. Les générations se mélangent, les jeunes et les vieux dansent ensemble, et les différences 

sociales sont oubliées dans la joie collective.  

 

Voici le troisième  passage : 

Kunwi a yidabbalan                                                                                                                              

Vous les tambourinaires 

Gerzzat-eɣ-id zzedwa                                                                                                                                        

Amusez nous bien pendant cette soirée 

 

En Kabylie, à l'époque traditionnelle, les moyens de divertissement étaient limités, mais les 

gens avaient une grande capacité à créer de l'ambiance et à faire la fête avec les ressources 

disponibles. Les Idebbalen, un groupe de tambourinaires, jouaient un rôle essentiel dans les 

célébrations, notamment lors des mariages. Avec leurs tambours, ils créaient une atmosphère 

électrique, accompagnée de chants traditionnels et de youyous, ces cris de joie et de 

félicitation qui caractérisent les fêtes kabyles. Les tirs de fusil, qui ajoutaient une touche de 

dynamisme et de festivité, venaient compléter cette symphonie de sons. Les Idebbalen, avec 

                                                 
22

Lekhfef est un beignet traditionnel, préparé à partir d’une pate levée faite de farine ou de semoule fine, ce qui 

lui donne cet aspect éponge à la cuisson 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  61 

 

leur talent et leur créativité, parvenaient à créer une ambiance extraordinaire, qui rendait les 

mariages inoubliables. Leur musique et leurs chants étaient capables de faire vibrer les cœurs 

et de rassembler les gens dans une même joie et une même fête Kunwi a yidabbalan, Gerzzat-

eɣ-id zzedwa.  

Ils étaient ainsi les maîtres de cérémonie de ces fêtes traditionnelles, qui restaient gravées 

dans la mémoire collective des communautés kabyles. 

Voici un autre passage : 

 

Timɣarin d-tslatin                                                                                                                                 

Les belles mères, les belles filles 

Tinudin d tlusatin                                                                                                                                  

Les belles sœurs 

Ya-d lawan a tulawin ad tserhamt i-teɣratin                                                                                        

C’est le moment pour vous les femmes de lâcher vos youyous 

 

Dans cette partie de la chanson, Ya-d lawan a tulawin ad tserhamt i-teɣratin Idir fait appel 

à toutes les femmes pour faire des youyous, une tradition ancestrale qui est profondément 

enracinée dans la culture kabyle. Les youyous sont des cris de joie et de félicitation qui sont 

émis par les femmes lors des célébrations et des fêtes traditionnelles, telles que les mariages et 

les naissances. Les youyous sont une forme d'expression émotionnelle qui permet aux femmes 

de manifester leur joie, leur bonheur et leur fierté. Ils sont généralement émis en groupe, avec 

les femmes qui se rassemblent pour crier ensemble, créant ainsi une atmosphère festive. Ils  

sont également une façon pour les femmes de participer activement aux célébrations et de 

prendre part à la joie collective. Ils sont souvent accompagnés de gestes et de mouvements, 

tels que les bras levés ou les mains qui battent l'air.                                                             

Dans la culture kabyle, les youyous sont considérés comme une forme d'art et d'expression 

qui est propre aux femmes. Ils sont transmis de génération en génération, avec les femmes qui 

apprennent à faire des youyous dès leur enfance. 

 

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  62 

 

On termine avec le dernier passage : 

Kemm aymmas sguzyin                                                                                                                                    

A toi la mère du marié 

Tamrɣa n-mmim                                                                                                                                       

C’est la fête de ton fils 

ɣef teqqened afzim                                                                                                                               

Celui qui porte le bijou que tu lui a donné 

 

Kemm aymmas sguzyin, ɣef teqqened afzim, Idir rend hommage à la maman du marié dans 

sa chanson en évoquant la tradition kabyle du don de l'afzim, un bijou traditionnel en argent 

qui est une sorte de ceinture. Selon cette tradition, la maman du marié offre cet afzim à son 

fils lors de son mariage, comme un symbole de son amour et de sa bénédiction. L'afzim est un 

élément important de la culture kabyle, qui représente la transmission des valeurs et des 

traditions de la famille. En évoquant cet afzim dans sa chanson, Idir souligne l'importance de 

la famille et met en avant la richesse culturelle et les traditions ancestrales de la Kabylie. 

Les mariages kabyles sont des événements importants qui rassemblent les communautés et 

renforcent les liens familiaux et sociaux. Malgré les difficultés économiques et les moyens 

limités, les Kabyles accordent une grande importance à ces célébrations, qui sont souvent 

l'occasion de renouer avec les traditions et les coutumes ancestrales. Les mariages kabyles 

sont en effet des moments de grande joie et de fête, où les gens se réunissent pour célébrer 

l'union de deux jeunes gens et pour renforcer les liens entre les familles et les communautés. 

Les Kabyles sont très attachés à leurs traditions et à leurs coutumes, et ils font souvent preuve 

d'une grande créativité pour organiser des mariages somptueux et mémorables, même avec 

des moyens limités. C'est ainsi que les mariages kabyles sont souvent des moments de grande 

beauté et de grande émotion, où les gens se réunissent pour célébrer la vie, l'amour et la 

famille. 

3.2. Les chansons en Français 

3.2.1. Lettre à ma fille 

Cette chanson est écrite sous forme de lettre par Fabien Marseau, connu sous le nom de 

Grand Corps Malade. Et la musique composée par Tanina Cheriet (fille d’Idir) chantée par 

Idir spécialement pour sa fille. La chanson est Sortie en 2007, c’est une œuvre  qui exprime 

l’amour d’un père pour sa fille. 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  63 

 

Dans  cette chanson Idir exprime avec  fierté son amour pour sa fille tout en soulignant ses 

regrets concernant l’éducation qui lui a transmise en évoquant  les principes d’éducation de 

ses ancêtres et en faisant  référence aux interdits et aux règles de la communauté kabyle  qui 

représentent l’aspect identitaire et culturelle berbères. 

Avec cette chanson Idir a pu transmettre un message significatif sur l’éducation de sa fille en 

lui offrant son  amour et son affection tout en suivant  les règles et les traditions berbères. Idir 

transmet son envie d’éduquer sa fille selon sa culture et tout en lui laissant la liberté de vivre 

et de s’épanouir dans sa vie et de profiter du monde moderne sans limites. 

À travers cette chanson, Idir à montrer que malgré les difficultés engendrées par la société 

kabyle dans l’éducation de sa fille, la culture berbère transmise par ses ancêtres montre 

l’attachement et l’amour que portent les parents pour leurs enfants est comme celui qu’ils 

ressentent envers leur terre natale. Et c’est ce qui nous montre la beauté de la culture kabyle. 

 

Voici quelques extraits de la chanson qui mettent en avant les traits identitaires et culturels 

berbères : 

A suivre le premier passage : 

Je t'ai élevée de mon mieux, et j'ai toujours fait attention 

À perpétuer les règles, à respecter la tradition 

Comme l'ont fait mes parents, crois-moi sans riposter 

Comme le font tous ces hommes que je croise à la mosquée. 

 

A travers ces paroles : [j’ai toujours fait attention À perpétuer les règles… à respecter la 

tradition Comme l'ont fait mes parents], Idir parle de la manière dont il a éduqué sa fille en 

faisant tout son possible pour bien l’élever dans de meilleures conditions en suivant les règles 

héritées par ses ancêtres tout en respectant la tradition familiale qui représente les valeurs 

identitaires et culturelles berbères. Le chanteur révèle cette contrainte que certaines personnes 

éprouvent en éduquant leurs enfants selon les traditions familiales.  

 Cet extrait dévoile l’importance de l’éducation qui est constituée de règles et de principes 

que les familles kabyles donnent à leurs enfants tout en leurs transmettant les traditions 

familiales afin de leur fournir une identité culturelle berbère dont ils seront fiers et qu’ils 

puissent à leurs tours la préserver et la transmettre aux futures générations.    

  

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  64 

 

Celui-ci est le deuxième extrait : 

Tout le monde est fier de toi, tu as toujours été une bonne élève 

Mais a-t-on vu assez souvent un vrai sourire sur tes lèvres ? 

Tout ça j'me le demande, mais jamais en face de toi 

Tu sais ma fille chez nous, il y a des choses qu'on ne dit pas. 

 

 A travers ce vers : « Tout le monde est fier de toi, tu as toujours été une bonne élève » Idir 

exprime sa fierté et sa reconnaissance et celle de la société berbère envers la réussite de sa 

fille en énonçant que dans la culture berbère la réussite d’un individu est une réussite 

collective. De plus Idir est fier de sa fille qui a grandi en respectant les règles familiales tout 

en se préoccupant de ce qu’elle ressent réellement sans lui poser la question. « Tu sais ma fille 

chez nous, il y a des choses qu'on ne dit pas ». En soulignant que dans la culture berbère 

l’expression des sentiments est retenue ainsi que l’amour et la tendresse par pudeur culturelle. 

 

Voici le troisième extrait : 

Je veux que tu cries, et que tu chantes à la face du monde 

Je veux qu'tu laisses s'épanouir tous ces plaisirs qui t'inondent 

Je veux que tu sortes, je veux que tu ries, je veux que tu parles l'amour 

Je veux que tu aies le droit d'avoir 20 ans 

Au moins pour quelques jours. 

Il m'a fallu du courage pour te livrer mes sentiments 

Mais si j'écris cette lettre, c'est pour que tu saches, simplement 

Que je t'aime comme un fou, même si tu ne le vois pas 

Tu sais ma fille chez nous, il y a des choses qu'on ne dit pas 

 

Dans ce vers, je veux que tu cries, et que tu chantes à la face du monde [...]. Idir encourage 

sa fille à s’exprimer librement malgré les traditions de la communauté kabyle qui a pour 

principe d’élever leurs enfants dans la discrétion ; il pousse sa fille à briser les chaines liées à 

la tradition et de profiter des bons moments et à créer de nouveaux souvenirs même si cela ne 

durera qu’un certain moment suite à la culture berbère réservée. 

A travers cet extrait [il m’a fallu du courage pour te livrer mes sentiments … les choses 

qu’on ne dit pas.] Idir montre la difficulté de la communauté berbère à exprimer leur 

sentiment et encore plus aux hommes et qu’il lui a fallu du courage à exprimer les tiens dont 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  65 

 

l’amour qui porte pour sa fille. Ce qui souligne que dans la société kabyle malgré la pudeur, 

les sentiments sont tellement forts que les mots ne peuvent les décrire. 

3.2.2. Pourquoi cette pluie ? 

Il s’agit d’une chanson d’Idir extraite de son album «deux rives, un rêve » paru en 2002. 

Composée par Idir sur des paroles de Jean-Jacques Goldman. Cette chanson s’inscrit dans un 

contexte sociopolitique complexe, marqué par des tensions et des défis. A travers son œuvre 

mélancolique, Idir rend hommage aux valeurs universelles telles que la patrie et l’humanité 

ainsi à toutes les femmes qui avec patience et résilience, attendent le retour de leurs maris 

partis travailler pour assurer la subsistance de leur famille, mettant en valeur leur force et leur 

dévouement, promouvant un message d’unité et de compréhension. 

Voici le premier passage de la chanson : 

Tant de pluie tout à coup sur nos fronts,  

Sur nos champs, nos maisons 

Un déluge ici, l'orage en cette saison 

Quelle en est la raison? 

Est-ce pour des moissons, des terreaux plus fertiles? 

Est-ce pour les détruire? 

Pourquoi cette pluie, pourquoi? 

Est-ce un message, est-ce un cri du ciel? 

J'ai froid mon pays, j'ai froid 

As-tu perdu les rayons de ton soleil? 

Pourquoi cette pluie, pourquoi? 

Est-ce un bienfait,  est-ce pour nous punir? J’ai froid mon pays j'ai froid,  

Faut-il le fêter ou bien le maudire ? 

Dans le titre "pourquoi cette pluie ? " La pluie est posée comme une énigme. Dans cette 

chanson, elle est bien plus qu'un simple phénomène météorologique ; elle devient une 

métaphore poétique qui incarne les émotions les plus profondes du narrateur. Derrière la 

question récurrente "Pourquoi cette pluie ?", se cache une détresse palpable, une tentative de 

mettre des mots sur une douleur indicible qui semble sans origine ni fin. Cette pluie n'est pas 

celle qui tombe du ciel, mais plutôt celle qui pleut sur l'âme, incessante et silencieuse, 

symbole d'une peine invisible mais omniprésente. La répétition de cette interrogation révèle 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  66 

 

l'incompréhension et le mal-être du chanteur, qui cherche moins à décrire un événement qu'à 

exprimer la profondeur de sa souffrance. La pluie devient ainsi le reflet d'un état intérieur 

marqué par la mélancolie, la tristesse et la solitude, évoquant un sentiment d'abandon et de 

vulnérabilité face à une douleur qui semble injustifiée. À travers cette image, Idir parvient à 

traduire l'intensité de ses émotions et à partager son expérience intérieure. 

L'arrivée soudaine de la pluie, qui s'abat en déluge sur les habitations, les terres cultivées et 

les individus, rompt avec la régularité saisonnière habituelle, plongeant le chanteur dans un 

abîme de perplexité. Ce dernier est alors assailli par une série d'interrogations angoissées, 

cherchant à comprendre la signification profonde de ce phénomène météorologique inattendu. 

Il se demande si cette pluie est une manifestation de la colère divine, visant à punir les 

humains pour leurs fautes, ou si elle constitue plutôt un moyen de purification, permettant de 

laver les péchés et de restaurer l'équilibre moral. Alternativement, cette pluie pourrait-elle être 

une bénédiction, annonciatrice de récoltes futures et de prospérité ? La pluie devient ainsi un 

symbole de l'état du monde, caractérisé par l'incertitude, les troubles moraux et un chaos qui 

semble omniprésent. Idir est incapable de discerner si ce chaos est une conséquence méritée 

des actions humaines ou si, au contraire, il recèle une chance de salut et de renouveau. Le 

refrain "Pourquoi cette pluie, pourquoi ?", répété avec insistance, traduit la quête désespérée 

d'un sens profond et d'une réponse à la souffrance collective qui affecte la société dans son 

ensemble. Cette douleur est si intense qu'elle semble pénétrer jusqu'au plus profond de l'être, 

provoquant un sentiment d'engourdissement et de froid, que l’artiste exprime poétiquement en 

disant "J’ai froid, mon pays, j’ai froid". 

Voici le deuxième passage de la chanson : 

J'ai cherché dans le livre qui sait 

Au creux de ses versets 

J'y ai lu « Cherche les réponses à ta question,  

Cherche le trait d'union ». 

Une mendiante sur mon chemin 

Que fais-tu dans la rue ? 

Mes fils et mon mari sont partis un matin aucun n'est revenu. 

Pourquoi cette pluie pourquoi? 

Cette eau, ces nuages qui nous étonnent 

Elle dit : cette pluie tu vois 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  67 

 

Ce sont des pleurs pour les yeux des hommes 

C'est pour vous donner des larmes                                                                                                                

Depuis trop longtemps elles ont séché 

Les hommes n'oublient pas les armes 

Quand ils ne savent plus pleurer 

Coule pluie coule sur nos fronts 

La deuxième partie de la chanson approfondit la dimension spirituelle et philosophique de 

la réflexion, le narrateur ayant cherché des réponses dans un livre sacré, où il découvre 

l'invitation à chercher le trait d'union. Cette expression symbolise la quête du lien profond qui 

unit les êtres humains entre eux, ainsi que celui qui relie l'humain au divin, ou encore la 

question à sa réponse. Cette recherche de sens prend une forme concrète lorsqu'une 

mendiante, figure emblématique de la souffrance et de l'abandon, partage son histoire 

déchirante. Elle révèle que son mari et ses fils sont partis et ne sont jamais revenus, incarnant 

ainsi les pertes humaines causées par la guerre, l'exil ou la violence sociale. 

Les paroles de la mendiante donnent un sens nouveau à la pluie, en affirmant que ce sont 

des pleurs pour les yeux des hommes. Dans cette perspective, la pluie devient un substitut aux 

larmes humaines, un moyen pour la nature d'exprimer la douleur et la compassion que les 

hommes semblent avoir perdues. Cette idée traduit une critique sociale profonde, suggérant 

que dans un monde où la sensibilité et la compassion ont disparu, seul un bouleversement 

cosmique peut réveiller l'émotion et rappeler aux hommes leur humanité. 

La conclusion de la chanson, "Coule, pluie, coule sur nos fronts", prend alors un sens 

nouveau, celui d'une acceptation voire d'un appel. Le narrateur semble dire que cette pluie 

doit continuer à tomber, toucher les êtres humains et les transformer. Il ne s'agit plus de 

maudire la pluie, mais de la comprendre comme une nécessité vitale, un élément essentiel 

pour restaurer l'humanité et la compassion dans un monde qui en a désespérément besoin. 

Cette acceptation de la pluie comme une force transformatrice et rhumatisante constitue un 

message puissant, invitant à réfléchir sur la manière dont les êtres humains peuvent retrouver 

leur humanité et leur lien avec la nature et avec les autres. 

 

 

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  68 

 

3.2.3. Avancer   

Idir est un artiste qui avait l’amour et la fierté de sa culture qui coulaient dans ses veines 

malgré qu’il ait vécu presque toute sa vie en France. Idir avait toujours eu un fort attachement 

à ses racines et à sa terre natale. Ce lien était sa source d’énergie qui lui avait donné la force 

de bâtir son avenir. Ainsi il revient avec une nouvelle chanson du titre "avancer" faisant partie 

de son album" ici et ailleurs". Cette chanson est une collaboration entre Idir et Fabien 

Marseau, connu sous le nom de Grand Corps Malade. Elle est sortie en 2017. Cette œuvre 

exprime l’importance des origines et des racines qui mènent à la construction d’un avenir 

meilleur. 

Voici des extraits de la chanson "avancer" qui mettent en lumière les traits culturels berbères : 

Voici le début de la chanson : 

Si je sais d'où je viens je saurai bien mieux où je vais 

Et si c'est mon destin de vivre ailleurs je le suivrai 

Regarde (regarde les arbres) les arbres (jusqu'où vont les racines) 

Et jusqu'où vont les racines 

Regarde (regarde) plus elles sont profondes (plus elles sont profondes) 

Et plus ils poussent vers les cieux 

 

A travers ce vers « Si je sais d'où je viens je saurai bien mieux où je vais », Idir met en 

lumière l’attachement de l’homme kabyle à ses origines et son identité .il nous montre que le 

lien profond avec ses origines est essentiel dans la construction et le développement de son 

avenir en établant une relation entre la valeur historique du passé avec l’évolution du futur. 

 

A travers cet extrait : « et si c’est mon destin de vivre ailleurs je le suivrai, regarde les 

arbres et jusqu’où vont les racines, plus elles sont profondes et plus elles poussent vers les 

cieux », Idir souligne l’importance et la profondeur de son attachement à la richesse de son 

passé et à son identité berbère et qu’où le destin le mènera sa culture le suivra. Dans ce vers 

« regarde les arbres et jusqu’où vont les racines » Idir a utilisé une métaphore dont laquelle il 

compare les arbres à l’homme et que plus il grandira ses racines s’approfondiront comme les 

racines d’un arbre et que chaque jour son lien vers sa terre natale se renforce encore plus. 

 

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  69 

 

Voici la suite de la chanson : 

Un départ est une douleur mais à moi de la transformer 

En une force une couleur, plus j'apporte à mon arrivée 

Dans un nouveau pays tu n'oublieras rien de ton passé 

Et comme tu sais très bien qui tu es, ce sera un moteur pour avancer 

Nous savons que nos racines ne nous empêcheront jamais d'avancer 

Chacun connait ses origines dans le sang et la chair elles sont tatouées 

Si tu sais d'où tu viens tu sauras où tu vas, c'est certifié 

Et si c'est ton destin de vivre ailleurs alors suit le sans hésiter 

 

Dans ce passage, Idir décrit un sentiment de douleur qui se transforme en force lorsqu’il 

quitte son pays natal pour s’installer ailleurs, apportant avec lui optimisme et dévouement 

pour ce pays étranger sans négliger ses racines, cela l’aidera à aller de l’avant et de trouver un 

meilleur chemin de vie. 

Le chanteur met l’accent sur l’importance de garder ses racines ancrées dans son cœur, sa 

mémoire ne peut effacer la culture dans laquelle il a été élevé et qui est gravée en lui à jamais. 

Tant qu’il demeure lié et fidèle à ses origines personne ne peut lui enlever et cela lui donne la 

force de progresser et d’évoluer en ayant une confiance en soi pour continuer sur la bonne 

voie malgré la distance qui le sépare de sa terre natale, il resta attaché à ses racines qui 

l’aideront à construire un avenir dont il sera fier. 

4. La comparaison entre les chansons françaises et kabyles d’Idir 

Les chansons d'Idir, un artiste kabyle renommé, présentent des différences notables entre 

celles qui sont chantées en français et celles qui sont chantées en kabyle. Les chansons en 

français d'Idir sont souvent plus orientées vers la musique populaire et le style musical 

occidental, avec des mélodies et des arrangements qui sont plus proches de la musique 

française ou internationale. Lorsqu’il chante en français, Idir s'adresse à une audience plus 

large et plus diversifiée, qui peut ne pas être familière avec la culture et les traditions 

berbères. Il adapte donc son message et son style pour atteindre cet auditoire plus large, en 

abordant des thèmes plus universels tels que l'amour, la liberté et la paix. 

En revanche, les chansons en kabyle d'Idir sont souvent plus traditionnelles et sont 

profondément enracinées dans la culture et les traditions kabyles. Les mélodies et les 

arrangements de ces chansons sont souvent plus proches de la musique traditionnelle kabyle, 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  70 

 

avec des instruments tels que la flûte, la guitare et les tambours. Les paroles de ces chansons 

sont souvent plus spécifiques à la culture et à l'histoire kabyle, et abordent des thèmes tels que 

l'identité, la liberté et la résistance. Les chansons en kabyle d'Idir sont souvent considérées 

comme des hymnes à la culture et à la langue kabyles, et sont très appréciées par les 

communautés kabyles à travers le monde. En effet, Idir est un artiste kabyle qui a grandi dans 

une communauté berbère et qui a été élevé dans la culture et les traditions berbères. Lorsqu'il 

chante en kabyle, il s'adresse principalement à une audience berbère et il veut partager avec 

elle des éléments de la culture et de l'histoire berbères. Il mentionne donc des traits culturels 

berbères tels que les traditions, les coutumes, les légendes et les héros berbères, afin de 

renforcer l'identité berbère et de promouvoir la culture berbère. 

Il est important de noter que même si les chansons d'Idir en français ne mentionnent pas 

explicitement des traits culturels berbères, elles contiennent souvent des références implicites 

à la culture et aux valeurs berbères. Cependant, ces références sont souvent subtiles et ne sont 

pas développées de la même manière que dans les chansons kabyles. Cela est dû en partie au 

fait que certaines valeurs et concepts berbères sont difficiles à traduire en français, et qu'ils 

nécessitent une compréhension profonde de la culture et de la langue berbères. Cependant la 

raison véritable était son désir de préserver sa propre langue et de la faire découvrir aux 

autres. Il était tellement attaché à son identité, ce qui l’encourageait à s’exprimer dans sa 

langue maternelle, afin de transmettre sa culture et ses traditions en les intégrant dans ses 

chansons Kabyles. 

Idir a su mettre en valeur la culture et la langue grâce à sa musique et son engagement, il 

est considéré comme un ambassadeur de la culture berbère et il a contribué à faire connaître la 

culture et la langue berbères à l’échelle mondiale. 

 

 

 

 

 

 

 



Chapitre II                          Approche descriptive et analytique du corpus 

  71 

 

Conclusion partielle : 

Cette analyse est effectuée suite à la sélection de quelques chansons d'Idir, interprétées en 

kabyle et en français, mettant en lumière l'importance des valeurs et de la culture berbère dans 

ses compositions musicales. Suite à l’analyse des paroles de quelques extraits de ses chansons 

et à la comparaison faite entre ses œuvres écrites dans les deux langues. Nous avons pu 

découvrir que ses chansons en Kabyle abordent des valeurs et des traits culturels berbères. En 

revanche, ses morceaux en Français n’intègrent pas des thèmes qui évoquent la culture 

berbère, c’est des interprétations sur des sujets universels. Il en résulte qu’Idir cherchait à 

sauvegarder son patrimoine culturel berbère en le diffusant spécifiquement à travers ses 

chansons kabyles, afin de présenter sa langue d'origine au monde, mais aussi à exprimer son 

dévouement et son amour profond pour ses racines.  



 

 

 

Conclusion Générale 



Conclusion générale 

 

73 

 

Notre travail de recherche  relève de la sociolinguistique, qui avait pour objectif d'analyser 

les chansons d'Idir. Il avait été essentiel de rappeler que notre étude avait été entreprise pour 

répondre à la question qui nous avait motivés dès le début « comment Idir a réussi à 

transmettre et à préserver l'identité culturelle berbère à travers ses chansons en langue 

française et kabyle ? » 

Dans le cadre de cette étude, nous avions structuré notre mémoire en deux chapitres 

distincts : le premier chapitre avait été consacré à la théorie, tandis que le deuxième avait été 

axé sur la pratique. 

Nous avions consacré notre premier chapitre à une revue théorique des concepts clés liés à 

notre sujet. Cette partie de notre travail nous avait permis d’acquérir une compréhension plus 

approfondie sur les mécanismes linguistiques et culturels qui avaient été à l’œuvre dans les 

chansons d’Idir. 

Le deuxième chapitre, qui avait constitué le noyau central de notre recherche, avait été 

consacré à l'analyse de notre corpus, composé de dix chansons d'Idir, dont sept en kabyle et 

trois en français. Nous avions présenté notre méthode de collecte de données et notre 

approche d'analyse des chansons. 

Les résultats de notre analyse avaient révélé qu’Idir avait réussi à mettre en lumière la 

culture berbère en développant des traits culturels et identitaires berbères dans ses chansons. 

Plus précisément, nous avions constaté que : 

- Les chansons kabyles d'Idir avaient été riches en références culturelles berbères, telles que 

des allusions à la mythologie berbère, des descriptions de la vie traditionnelle berbère et des 

éloges à la beauté de la nature kabyle. 

- Idir avait utilisé également des éléments linguistiques berbères, tels que des mots et des 

expressions en kabyle, pour créer une atmosphère culturelle authentique dans ses chansons. 

- Enfin, nous avions constaté que les chansons d'Idir avaient souvent été empreintes d'une 

forte dimension émotionnelle, qui avait permis de créer un lien profond entre le chanteur et 

son public. 

Cependant, notre analyse avait également mis en évidence une différence significative 

entre les chansons d'Idir en français et en kabyle. En effet, alors que les chansons kabyles 



Conclusion générale 

 

74 

 

d'Idir avaient été riches en références culturelles berbères, les chansons françaises d'Idir 

avaient été plus générales et n’avaient pas fait explicitement référence à la culture berbère.  

En conclusion, notre recherche avait démontré que les chansons d'Idir constituent un 

vecteur important de transmission et de préservation de la culture berbère. Les résultats de 

notre analyse soulignent l'importance de prendre en compte la langue et le contexte culturel 

dans l'analyse des productions artistiques.  

Notre étude n'est qu'un début de réflexion, nous espérons que le travail que nous avons 

effectué contribuera à une meilleure compréhension de la manière dont les artistes berbères 

utilisent leur art pour promouvoir et préserver leur culture. Nous souhaitons que cette 

recherche ouvre des perspectives nouvelles pour les études futures et inspirera de nouvelles 

réflexions sur l'importance de la culture berbère dans le contexte algérien.



 

 

 

Références 

bibliographiques 



 

 

 

Les Ouvrages: 

- BAYLON, C. (1991). Sociolinguistique : société, langue et discours (2e édit.). Paris : 

Nathan. 

- BOYER, H. (2017). Introduction à la sociolinguistique. Malakoff : Dunod. 

- CALVET, L-J. (2013). QUE SAIS-JE ? la sociolinguistique (8e édit.). Paris : Presses 

universitaires de France. 

- CHACHOU, I. (2013). La situation sociolinguistique de l’Algérie (1e éd). Paris : 

L’Harmattan. 

- CHERBI, M & KHOUAS, A. (2000). Chanson kabyle et identité berbère, L’œuvre 

d’Ait Menguellet, édition. Paris Méditerranée. 

- GRANGGUILLAUME, G. (1983). Arabisation et politique linguistique au Maghreb. 

Paris : Editions Maisonneuve et Larousse. 

- HADADOU, M-A. (2015) Guide de la culture berbère, Talantikit. Bejaia. 

- LACOSTE-DUJARDIN CAMILLE. (2005). Dictionnaire de la culture berbère en 

Kabylie, La Découverte. Paris. 

- MAUREAU Marie-Louise.(1995) Sociolinguistique, concepts de base, Mardaga. 

- MOLINO, J et GARDES-TAMINE. J, (1988) Introduction à l’analyse de la poésie, 

II-De la strophe à la construction du poème, PUF. Paris. 

- NACIB,Y. (1993) Anthropologie de la poésie kabyle, Andalous. Alger. 

- NAIT ZERRAD, K. (2001) Grammaire moderne du kabyle, Karthala. Paris. 

- QUELLEFEC, A, et OL. (2002). Le français en Algérie : lexique et dynamique des 

langues. Bruxelles : DUCLOT. 

- SERVIER, J. (1985) Tradition et civilisation berbères, Du Rocher, Monaco. 

- TALAB-IBRAHIMI, Kh. (1997). Les algériens et leurs langues-Élément pour une 

approche sociolinguistique de la société algérienne. Alger : Dar EL HIKMA. 

- YACINE. (1987) poésie berbère et identité, éd. Maison des sciences de l'homme. 

 

Mémoires et thèses 

- Http://dspace.univ-

Bouira.dz:8080/jspui/bitstream/123456789/5941/1/Les%20chants%20traditionnel

s%20%28article%29.pdf 

- Https://dspace.ummto.dz/bitstreams/4f89644c-12a2-475b-bd0e-

e41c4cc45e29/download 

http://dspace.univ-bouira.dz:8080/jspui/bitstream/123456789/5941/1/Les%20chants%20traditionnels%20%28article%29.pdf
http://dspace.univ-bouira.dz:8080/jspui/bitstream/123456789/5941/1/Les%20chants%20traditionnels%20%28article%29.pdf
http://dspace.univ-bouira.dz:8080/jspui/bitstream/123456789/5941/1/Les%20chants%20traditionnels%20%28article%29.pdf
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/4f89644c-12a2-475b-bd0e-e41c4cc45e29/download
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/4f89644c-12a2-475b-bd0e-e41c4cc45e29/download


 

 

 

- Https://dspace.ummto.dz/bitstreams/b08b905e-a9e5-488c-bbcb-

e81386008b94/download 

- Https://dspace.ummto.dz/bitstreams/c60c61f4-b39f-4ab0-9a89-

6fdd7072478f/download 

- Https://dspace.univ-ouargla.dz/jspui/bitstream/123456789/23323/1/Benzid-

Oumelkhir.pdf 

- IKHLEF, O.(2018). La chanson algérienne contemporaine : Variations 

sociolinguistiques et littéraires (thèse de doctorat, Université de Grenoble Alpes). 

https://tel.archives ouvertes.fr/tel-02013402/document. 

- RABHI, A.(2009) Analyse linguistique et stylistique de l’œuvre poétique de 

Lounis Ait Menguellet : Textes Kabyle et traduction Française, thèse de doctorat, 

Province.  

- YEDOU, A. MAHROUG, D-E. (2016) L’imaginaire dans la chanson engagée de 

Ferhat Mhenni, Mémoire de Master en langue et culture Amazighes, Université 

Mouloud Mammeri. Tizi-Ouzou. 

Articles et revues 

- Https://doi.org/10.4000/multilinguales.10324 

- Https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/3234 

- Https://www.persee.fr/doc/homig_1142-852x_1994_num_1179_1_2281 

- Https://www.persee.fr/doc/linx_0246-8743_1995_num_33_2_1397 

- CHACHOU,I.(2013)."La situation sociolinguistique de l’Algérie: pratiques 

plurilingues et variétés à l’œuvre".  

Dictionnaire 

- Dictionnaire encyclopédique Larousse. Paris 1983. 

- Dictionnaire Le Petit Larousse. 1983: 653. 

- DUBOIS,J. &al. 1994. Dictionnaire de la linguistique et des sciences du langage, 

Paris: Larousse: 368. 

https://dspace.ummto.dz/bitstreams/b08b905e-a9e5-488c-bbcb-e81386008b94/download
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/b08b905e-a9e5-488c-bbcb-e81386008b94/download
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/c60c61f4-b39f-4ab0-9a89-6fdd7072478f/download
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/c60c61f4-b39f-4ab0-9a89-6fdd7072478f/download
https://dspace.univ-ouargla.dz/jspui/bitstream/123456789/23323/1/Benzid-Oumelkhir.pdf
https://dspace.univ-ouargla.dz/jspui/bitstream/123456789/23323/1/Benzid-Oumelkhir.pdf
https://doi.org/10.4000/multilinguales.10324
https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/3234
https://www.persee.fr/doc/homig_1142-852x_1994_num_1179_1_2281
https://www.persee.fr/doc/linx_0246-8743_1995_num_33_2_1397


 

 

 

Résumé : 

Idir, un artiste de renommée internationale, est célèbre pour ses morceaux iconiques 

chantés en deux langues distinctes, le kabyle et le français. Il a réussi à mettre en valeur 

chaque tradition tout en préservant son identité culturelle berbère, en l'incorporant dans ses 

œuvres pour partager et mettre en lumière sa culture profondément ancrée en lui. 

L'objectif de cette étude, intitulée « Le rôle des langues kabyle et française dans la 

préservation et la transmission de la culture berbère : analyse des œuvres d'Idir », est 

d'explorer les chansons du célèbre artiste algérien Idir, écrites en kabyle et en français, afin de 

mettre en évidence les aspects culturels berbères qui transparaissent dans ses œuvres et de 

découvrir l'importance de la langue dans la société. 

Cette étude est divisée en deux parties. La première partie se concentre sur la théorie et 

l'explication des notions clés, tandis que la seconde partie est dédiée à la pratique, où nous 

avons élaboré une analyse des œuvres d'Idir et effectué une comparaison des chansons 

interprétées en kabyle et celles en français afin de répondre à nos hypothèses de manière 

précise. 

 

Summary: 

Idir, an internationally renowned artist, is famous for his iconic songs sung in two distinct 

languages, Kabyle and French. He has successfully highlighted each tradition while 

preserving his Berber cultural identity, incorporating it into his works to share and shed light 

on his deeply rooted culture. 

The objective of this study, titled "The Role of Kabyle and French Languages in 

Preserving and Transmitting Berber Culture: An Analysis of Idir's Works," is to explore the 

songs of the famous Algerian artist Idir, written in Kabyle and French, to highlight the Berber 

cultural aspects that emerge in his works and to discover the importance of language in 

society. 

This study is divided into two parts. The first part focuses on theory and explaining key 

concepts, while the second part is dedicated to practice, where we have developed an analysis 

of Idir's works and conducted a comparison of songs performed in Kabyle and those in French 

to accurately answer our hypotheses. 

 

 



 

 

 

  :    ص ملخ

وجخ فً تسهٍط انضُء عهى كم .  انتً ٌغىٍٍا بانهغتٍه انقبائهٍت َانفسوسٍتالأٌقُوتإٌدٌس، فىان ذَ شٍسة دَنٍت، مشٍُز بأغاوًٍ 

 تقانٍد مع انذفاظ عهى ٌٌُتً انثقافٍت الأماشٌغٍت، َدمجٍا فً أعمانً نمشازكتٍا َإبساش ثقافتً عمٍقت انجرَز

 

تذهٍم : دَز انهغتٍه انقبائهٍت َانفسوسٍت فً انذفاظ عهى انثقافت الأماشٌغٍت َوقهٍا"انٍدف مه ٌري اندزاست، انتً تذمم عىُان 

، ٌُ استكشاف أغاوً انفىان انجصائسي انشٍٍس إٌدٌس، انمكتُبت بانهغتٍه انقبائهٍت َانفسوسٍت، نتُضٍخ انجُاوب "أعمال إٌدٌس

 انثقافٍت الأماشٌغٍت انتً تبسش فً أعمانً َاكتشاف أٌمٍت انهغت فً انمجتمع

 

انجصء الأَل ٌسكص عهى انىظسٌت َشسح انمفاٌٍم انسئٍسٍت، بٍىما ٌكُسض انجصء انثاوً . ٌري اندزاست مقسمت إنى جصأٌه

نهممازست، دٍث قمىا بتطٌُس تذهٍم لأعمال إٌدٌس َأجسٌىا مقازوت بٍه الأغاوً انتً أداٌا بانهغت انقبائهٍت َتهك انتً أداٌا 

 بانهغت انفسوسٍت نلإجابت بدقت عهى فسضٍاتىا

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mots clés : 

 

La culture berbère, transmission et préservation de l’identité culturelle, la chanson, la langue 

kabyle, la langue française, œuvre musicale d’Idir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

Table des matières 

Introduction générale  

Présentation du sujet .......................................................................................................................... 6 

Problématique .................................................................................................................................... 7 

Les hypothèses .................................................................................................................................. 7 

Les objectifs et les motivations de choix du sujet ............................................................................. 7 

Méthodologie et corpus : ................................................................................................................... 8 

Plan de travail……………………………………………………………………………..……8       

Chapitre 01 : Cadre théorique et conceptuel 

Introduction ..................................................................................................................................... 10 

1. Définitions de quelques concepts clés : la langue et l’identité culturelle kabyle en 

Algérie. ............................................................................................................................................ 10 

1.1. Autour de la sociolinguistique : une discipline qui explore les interactions 

sociales……. ........................................................................................................................ 10 

1.2. Le bilinguisme et le plurilinguisme : des phénomènes linguistiques sociaux ........... 11 

1.3. La langue : un outil de communication puissant et primordial dans les interactions 

sociales ................................................................................................................................. 12 

1.3.1. Comment la langue kabyle reflète-elle les valeurs et les normes sociales de la 

société kabyle ? ................................................................................................................ 12 

1.4. La culture : un concept vaste et complexe aux multiples dimensions ....................... 13 

1.4.1. L’importance de la culture dans la formation de l’identité ................................ 13 

1.4.2. Les aspects de la culture berbère ........................................................................ 14 

1.5. L’identité : une représentation culturelle et sociale ................................................... 15 

1.6. La chanson comme moyen de communication .......................................................... 16 

2. La situation linguistique en Algérie ........................................................................................ 17 



 

 

 

2.1. Le berbère (Tamazight) ............................................................................................. 17 

2.2. La langue arabe en Algérie ........................................................................................ 19 

2.3. La langue française en Algérie .................................................................................. 20 

2.4. Le statut de la langue anglaise en Algérie ................................................................. 23 

3. Idir et la chanson kabyle .......................................................................................................... 23 

3.1. L’origine et l’évolution de la chanson kabyle ........................................................... 23 

3.2. Le Rôle de la chanson kabyle et son impact dans la société kabyle .......................... 26 

3.3. Présentation de l’artiste Idir ....................................................................................... 28 

3.4. Les langues utilisées dans les chansons d’Idir ........................................................... 28 

3.5. Le style musical d’Idir ............................................................................................... 29 

                                Chapitre 02: Approche descriptive et analytique du corpus 

Introduction ..................................................................................................................................... 32 

1. Description du corpus .............................................................................................................. 32 

2. Présentation de la méthode d’analyse du corpus ..................................................................... 36 

3. L’analyse des paroles des chansons d’Idir .............................................................................. 38 

     3.1. Les chansons en Kabyle ...................................................................................................... 38 

     3.2. Les chansons en Français ............................................................................................. 62 

4. La comparaison entre les chansons françaises et kabyles d’Idir ................................... 69 

Conclusion partielle : ...................................................................................................................... 71 

Références bibliographiques 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


