%publiqueﬂlgérienne (Démocratique Et (Hapulaire

Ministére de ’enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique

Université A.MIRA de Bejaia

I -
QD / Tasdawit n Bgayet
~__Université de Béjaia

Faculté des Lettres et des Langues

Département de Francais
Meémoire de master

Option : sciences du langage

Intitulé du mémoire :

D

o)

Le role des langues kabyle et francaise dans la préservation et la
transmission de la culture berbéere : analyse de I’ceuvre musicale
d’Idir

\_J

Réalisé par :
KHIMOUM Leiticya
LARDJANE Wafa
Membres du jury :
Examinatrice : Mme. BELLIL Kahina
Président : M. SEGHIR Atmane

Directrice de recherche : Mme. BENBELAID Lydia

Année universitaire 2024/2025




Remerciements

Nous tenons a exprimer notre profonde gratitude a notre Directrice de recherche, Mme
BENBELAID Lydia, pour ses conseils éclairés tout au long de ce projet. Sa disponibilité et
son expertise nous ont permis de développer nos compétences et de réaliser ce travail.

Nous tenons a remercier également tous les membres du jury pour avoir pris le temps et la

peine d'évaluer notre modeste travail.

Nous sommes reconnaissantes a tous les membres de nos familles qui, grace a leurs
priéres et leur soutien constant, nous ont permis de surmonter tous les obstacles.
Nous souhaitons également exprimer notre gratitude a toutes celles et a ceux qui, de preés

ou de loin, ont contribué a la réalisation de ce mémoire.



Dédicaces

Avec une profonde gratitude, je souhaite exprimer ma reconnaissance a tous
ceux qui m'ont soutenu tout au long de mon parcours universitaire, a mes
proches et amies. Aprés des années d'efforts et de détermination, j'ai enfin

realisé I'un de mes réves les plus chers.

Je dédie ce travail a :
Je tiens a remercier tout particulierement mes parents, qui m'ont offert sans
reserve leur amour, leur soutien et leur encouragement. Leur présence

constante m'a permis de surmonter chaque obstacle et d'atteindre mes objectifs.

A Kahina, Mélissa, Youba et ma petite Zouina adorée. Mes sceurs et frere, ce
mémoire est pour vous, pour que vous sachiez a quel point vous étes importants

pour moi.
Je dédie également ce travail a la mémoire de mon grand-pere, qui nous a
quittés trop tot. Je sais qu'il aurait été fier de moi, et je souhaite qu'il puisse en

quelque sorte partager ma joie et ma fierté.

Enfin, je souhaite exprimer ma reconnaissance a mon fiance, ma belle-mére et

mes belles-seeurs, pour leur amour et leur soutien constant.

KHIMOUM Leiticya



Dédicaces

Je déedie ce modeste travail a :

A ceux qui me sont les plus chers, qui ont donné un sens a mon
existence mes tres chers parents, qui ne cessent de prier pour moi du
jour au lendemain.

A ma trés chere et unique sceur Kawther,

A mes cheres tantes et mes chers oncles que j’aime beaucoup

Et a mes cousins et cousines.

A tous ceux qui ont contribué de pres ou de loin a la réalisation de ce

mémoire.

LARDJANE Wafa



Introduction Générale



Introduction Générale

Présentation du sujet

L'identité culturelle berbere occupe une place primordiale dans le processus
d'identification. Se caractérisant par un ensemble de valeurs transmises oralement telles que
les langues, les croyances et les traditions, qui portent I'histoire et la culture berbére. Ces
éléments se transmettent d'une génération a l'autre, préservant ainsi I'héritage linguistique et

identitaire, qui joue un réle essentiel dans la transmission culturelle.

La culture de ’oralité permet non seulement de partager des traditions et des histoires,
mais aussi de renforcer les liens interpersonnels a travers des échanges directs et interactifs.
Elle favorise une forme d’apprentissage qui est souvent plus accessible et mémorable
permettant ainsi aux générations de se connecter a leur héritage tout en s’adaptant aux
évolutions contemporaines.

Dans certains cas, la langue francaise et la langue kabyle agissent comme des vecteurs dans

la diffusion de l'identité culturelle berbére.

La sociolinguistique, en tant que branche de la linguistique, étudie les interactions entre la
langue et la société. Ici, il sera question de mettre en évidence comment le kabyle, en tant que
langue maternelle, et le francais, en tant que langue étrangere, contribuent a la transmission et

a la préservation de I'identité culturelle au sein de la société algérienne et au niveau mondial.

Notre étude s'intéresse particulierement a l'ccuvre d'ldir, qui représente un important
vecteur d'expression et de diffusion de la culture berbére, tel qu’il 1’a déclaré lors d'une

interview : « Une chanson vaut mieux que mille discours. ».

La chanson est devenue un moyen de communication a travers les époques en raison de sa
capacité a véhiculer des émotions, des idées et des messages de maniére captivante. Dans de
nombreuses cultures, y compris les sociétés berbéres, la musique et la chanson ont été
employés pour partager des traditions et des valeurs en touchant les gens d'une maniere
unique avec le temps, la chanson est devenue un puissant moyen de communication,
permettant aux individus et aux communautés de s'exprimer et de préserver leur patrimoine

culturel.

Yhttps://www.lemonde.fr/voyage/article/2007/05/01/idir-ldguo-une-chanson-vaut-mieux-que-mille-discours-
rdquo 1338890 3546.html consulté le 28.12.2024



https://www.lemonde.fr/voyage/article/2007/05/01/idir-ldquo-une-chanson-vaut-mieux-que-mille-discours-rdquo_1338890_3546.html
https://www.lemonde.fr/voyage/article/2007/05/01/idir-ldquo-une-chanson-vaut-mieux-que-mille-discours-rdquo_1338890_3546.html

Introduction Générale

Problématique

Dans notre recherche, nous tenterons d’explorer les thémes abordés dans les chansons
d’Idir, en se référant aux langues utilisées, cela nous améne a poser la problématique
suivante :

Quel est I’impact de I’utilisation de la langue kabyle et de la langue frangaise dans les
chansons d’Idir ? Et comment contribue-t-elle a la préservation et a la transmission de
I’identité et de la culture berbere ?

A partir de ce probléme, découlent un certain nombre de questions auxquelles nous
tenterons d’apporter des réponses, il s’agit des questions suivantes :

- Quelles sont les valeurs culturelles transmises dans les chansons d’Idir ?
- Comment Idir, parvenait-il a atteindre un large public tout en préservant 1’identité

culturelle berbére dans ses chansons ?

Les hypothéses

Suite aux questions posées, nous avons émis trois réponses en guise d ’hypothéses :

» Nous supposons que l'utilisation du francais et du kabyle dans les chansons d'Idir est un
moyen de communication et un héritage linguistique pour les Kabyles, qui renforce le
sentiment d'appartenance a leur société et fait découvrir au public international les différentes
valeurs de la culture et de I'identité kabyle en évoquant des termes spécifiques a cette culture.
» Les chansons d'ldir pourraient mettre en avant des valeurs culturelles telles que la
solidarité, I'amour de la terre, la résistance a l'oppression et la préservation des traditions
berbéres, en explorant également des themes liés a la vie quotidienne des Berberes, leur
histoire et leurs luttes pour la reconnaissance de leur identité.

> Nous pensons qu'ldir atteint un large public en utilisant des mélodies simples et des themes
qui parlent & tout le monde, tout en intégrant des éléments de la culture berbére dans ses
paroles. De plus, son engagement pour la langue et les traditions berbéres sensibilise un

public varié a I'importance de préserver cette identité culturelle.

Les objectifs et les motivations de choix du sujet

Chaque travail de recherche vise a atteindre des objectifs bien précis, nous avons choisi ce
sujet afin de comprendre comment l'utilisation de deux langues enrichit les textes et renforce
le message culturel dans les chansons d’Idir. Comprendre le réle de la chanson en tant que

vecteur d'identité et de résistance culturelle dans un contexte de mondialisation.



Introduction Générale

Notre choix est ¢galement motivé par notre passion pour la musique d’Idir. Il faut savoir
aussi qu’il y a peu de travaux qui ont été effectués sur ce sujet, ce qui nous a incités a explorer
le role des langues kabyle et francaise dans les chansons d’Idir tout en préservant I’identité

culturelle berbere.

Meéthodologie et corpus :

Pour atteindre nos objectifs, nous avons adopté une démarche analytique dans laquelle
nous avons analysé les paroles des chansons d’Idir en choisissant des chansons écrites en
langue kabyle et en langue francgaise afin d’identifier les valeurs culturelles berbéres présentes
dans ses ceuvres musicales et de découvrir le rdle de ces langues dans la perception de

I’identité berbére.

Plan de travail

Notre mémoire de recherche est réparti en deux chapitres, le premier chapitre est consacré
a la définition des concepts clé comme 1’identité, la culture, la langue, la sociolinguistique, le
bilinguisme et la chanson. Nous avons ainsi exploré 1’identité et la culture berbere algérienne.
Puis nous avons fait une breve présentation du chanteur algérien Idir et un petit apercu de la
chanson kabyle.

Quant au deuxiéme et dernier chapitre, il est réservé a 1’étude des résultats obtenus lors de
I’analyse des paroles et des termes représentant 1’aspect identitaire et culturel berbere utilisés
dans les chansons d’Idir.

Enfin, nous cl6turons notre travail par une conclusion générale qui synthétise les

principaux résultats de notre recherche.



Chapitre | :
Cadre Theorigue et

conceptuel



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

Introduction

L’ Algérie est un pays ou la diversité linguistique, culturelle et identitaire est de plus en plus
marquée. Il est essentiel de saisir les processus qui déterminent la construction et I'expression de
I'identité. La langue et la culture sont des éléments qui contribuent a fagonner notre identité et a
nous définir en tant qu’individus et comme membres d’une communauté. Les enjeux de la
langue dans les contextes urbains ainsi que les phénomeénes tels que le plurilinguisme et le
bilinguisme sont des themes centraux qui illustrent comment la langue est un marqueur d’identité
et un outil de pouvoir au sein de la société algérienne. Les locuteurs s’approprient leur culture a
travers diverses pratiques linguistiques, ce qui leur permet de renforcer leur sentiment
d’appartenance et d’affirmer leur place dans la société. De plus, la chanson est un moyen
puissant dans 1’expression et la transmission des émotions, des valeurs et des coutumes qui
représentent et définissent 1’identité d’une personne. Ainsi, la langue devient non seulement un
moyen de communication, mais également un vecteur d’affirmation identitaire qui contribue a la

variété du paysage social algérien.

1. Définitions de quelques concepts clés : 1a langue et I’identité culturelle

kabyle en Algérie.

1.1.  Autour de la sociolinguistique : une discipline qui explore les interactions
sociales.
La sociolinguistique est une branche de la linguistique, cette derniere est apparue en 1960
aux états unis par un groupe de chercheurs (Dell Hymes, Fishman, Gumperz, Labov, Ferguson,

etc.). Elle étudie la relation entre la langue et la société.

« La sociolinguistique prend en compte tous les phénomeénes liés a I’homme parlant au sein
d’une société » (BOYER H. 1996). Cette discipline s’intéresse non seulement a la langue en
elle-méme, mais aussi a son utilisation, en prenant en considération les facteurs sociaux comme
la classe sociale, le sexe, I'age, 1’éducation et les régions géographiques, ces facteurs influencent

I’utilisation et la perception des langues dans divers contextes sociaux.

L’objet d’étude de cette discipline selon LABOV est : « la structure et [’évolution du
langage au sein du contexte social formé par la communauté linguistique » (Labov, W, 1976).
La sociolinguistique met 1’accent sur la maniére dont la langue change et évolue dans un

contexte social.

10



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

1.2. Le bilinguisme et le plurilinguisme : des phénomeénes linguistiques sociaux

1.2.1. Le bilinguisme :

Le bilinguisme est la capacité d’une personne a parler et a comprendre couramment deux
langues différentes que ce soit a 1’oral ou a I’écrit.

Georges Mounin définit le bilinguisme comme « Le fait pour un individu de parler
indifféeremment deux langues », également : « coexistence de deux langues dans la méme
communauté, pour vu que la majorité des locuteurs soit effectivement bilingue ».2

Le bilinguisme ne se limite pas a une seule compétence d’un individu mais également a
I’ensemble d’une société.

Il existe deux types de bilinguismes : le bilinguisme social et le bilinguisme individuel.
e Le bilinguisme social : est la situation d’une société ou d’une communauté qui pratique
deux langes différents.
e Le bilinguisme individuel : est I’aptitude d’un individu a utiliser de deux langues
différentes. En d’autres termes pour qualifier une personne de bilingue, elle doit parler et écrire

parfaitement dans deux langues distinctes.

1.2.2. Le plurilinguisme :

Le plurilinguisme est défini selon DUBOIS, J. et.al comme suit :

« On dit d’un sujet parlant qu’il est plurilingue quand il utilise a l’'intérieur d’'une méme
communauté plusieurs langues selon le type de communication (dans sa famille, dans ses
relations sociales, dans ses relations avec l’administration, etc.). « On dit d’une communauté
qu’elle est plurilingue lorsque plusieurs langues sont utilisées dans les divers types de
communication » Dubois. et.al.1994).

Donc Le plurilinguisme est la capacité d’un individu & communiquer et a s’exprimer dans
plusieurs langues.

Dans le monde, plusieurs pays ou sociétés sont des plurilingues. Dans le contexte algérien,
trois langues coexistent, I’arabe, le tamazight et le francais. L ’arabe classique qui est utilisé dans
les administrations, dans 1’enseignement, dans les textes politique et les rencontres
présidentielles. Le tamazight est enseigné dans certaines écoles et parlé dans certaines régions.
Le Frangais est pratiqué par certains algériens et aussi utilisé dans les administrations et dans

I’enseignement. Les algériens maitrisent de différents dialectes selon les régions (arabe algeérien,

“MOUNIN Georges, Dictionnaire de la linguistique, Paris, Quadrige /PUF, 2004
11



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

kabyle, chaoui, mozabite, ct). Cette richesse linguistique a un effet positif sur le développement

culturel du pays.

1.3. Lalangue : un outil de communication puissant et primordial dans les
interactions sociales
Ferdinand de Saussure (1857-1913) explique dans son « Cours de linguistique générale »des
concepts fondamentaux linguistiques tel que la langue. Selon ce dernier, la langue est un systeme
complexe qui résulte d'une convention sociale transmise par la société a I'individu. Ce systeme

est extérieur a l'individu, qui ne peut ni le créer ni le modifier de maniere significative.

Une langue constitue un systeme réunissant un ensemble de mots, appelé lexique, et un
ensemble de régles de fonctionnement, appelé grammaire. La grammaire comprend des régles
d'agencement des sons, des regles de conjugaison ; ainsi que des regles de syntaxe qui régissent
la structure des phrases. Ce systeme complexe permet aux individus de communiquer de maniére

efficace et de transmettre des informations, des idées et des émotions.

1.3.1. Comment la langue kabyle reflete-elle les valeurs et les normes sociales de la

société kabyle ?

La langue est un outil puissant d'identification des caractéristiques et des appartenances
sociales de chaque individu ou groupe d'individus. En effet, la langue que I'on parle peut révéler
notre origine géographique, notre culture, notre éducation et notre statut social. De plus, la
langue est un moyen de véhiculer une culture, une civilisation, des traditions et des meeurs, ainsi

que des valeurs humaines et éthiques.

La langue kabyle qui est le centre de notre recherche, contribue a la préservation de la culture
et I’identité berbére principalement grace a la tradition orale. Cette derniere est une forme de
transmission des connaissances, des valeurs et des traditions qui a joué un réle fondamental dans
la culture kabyle. En I'absence d'une tradition écrite solide, la littérature kabyle s'est exprimée
principalement a travers la poésie orale. « La littérature kabyle fut principalement orale et
s 'exprimait essentiellement dans le genre poétique. » (Lahlou, 2018 : 107). Les contes, legendes,
devinettes, proverbes, poemes et chants ont été les principaux moyens d'expression des Kabyles.
Grace a la mémoire collective et & la parole personnalisée « A travers deux vecteurs essentiels, &
savoir celui de la mémoire, qui préeserve et réitere sans cesses les genres, les formes et les
structures poétiques, et celui de la parole personnalisée, dans le fil d’'une intention originale,

non réitérable. » (Belgasmia, 2015 : 8)

12



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

Cette tradition orale a été transmise de géneration en génération, imprégnant toutes les
activités quotidiennes et les occasions spéciales. La poésie kabyle a accompagné les travaux des
champs, les taches domestiques, les fétes, les rituels et les cérémonies religieuses, reflétant les
joies, les peines et les préoccupations de la vie quotidienne. En s'adaptant aux contradictions et
aux oppositions de la société, la tradition orale kabyle a démontré sa capacité a évoluer et a se
renouveler.

« En ce sens, la tradition orale se positionne et s’adapte, tant bien que mal, aux
contradictions voir aux oppositions qui jalonnent toute société en perpétuelle mouvance. »
(Belgasmia, Ibid : 9).

1.4.  Laculture : un concept vaste et complexe aux multiples dimensions

1.4.1. L’importance de la culture dans la formation de I’identité

Le mot culture vient du mot latin colere, (« habiter », « cultiver », ou « honorer »). Selon
I'UNESCO

« La culture, dans son sens le plus large, est considéré comme I'ensemble des traits
distinctifs, spirituels et matériels, intellectuels et affectifs, qui caractérisent une société ou un
groupe social. Elle englobe, outre les arts et les lettres, les modes de vie, les droits

fondamentaux de I'étre humain, les systémes de valeurs, les traditions et les croyances »°.

On peut définir la culture comme un systeme complexe et évolutif de modéles d'interprétation
qui orientent les actions et les relations des participants sociaux dans une société ou un groupe
spécifique. Ces modeles d'interprétations englobent un ensemble de données, de principes, de
conventions et de normes qui sont communément partagés et transmis au sein de la communaute.
Ces données peuvent comporter des savoirs, des convictions, des valeurs et des dispositions
spécifiques a une culture donnée. Elles peuvent aussi intégrer des coutumes et des rituels qui se

transmettent de génération en génération.

Dans le cadre de ce mémoire, nous allons explorer en profondeur la culture berbére qui
constitue le cceur de notre recherche. En effet, la culture berbeére est un phénomene complexe et
multiforme qui mérite une analyse approfondie.

Nous allons examiner les différentes facettes de cette culture, en nous penchant sur ses traditions,

ses coutumes, ses valeurs et ses pratiques.

3https://www.bak.admin.ch/bak/fr/home/themes/definition-de-la-culture-par-I-unesco.html

13


https://www.bak.admin.ch/bak/fr/home/themes/definition-de-la-culture-par-l-unesco.html

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

1.4.2. Les aspects de la culture berbere

La culture berbere est une mosaique de pratiques qui se sont développées au fil des siécles,
elle est profondément enracinée dans I’histoire et la géographie de la région. Nous allons parler
dans un premier temps de la langue tamazight qui est un composant déterminant de la culture
berbére, elle se caractérise par ses différents dialectes. Les Kabyles sont fiers de leur héritage
linguistique, qui est une partie intégrante de leur patrimoine culturel. Mais la culture kabyle va
bien au-dela de la langue. Elle se révéle également a travers les vétements traditionnels, tels que
le burnous porté par les hommes qui s’agit d’'un manteau en laine, long et sans manches, avec
une capuche pointue. Le costume traditionnel des femmes se compose de cing éléments : La robe
kabyle, dite « Thagandourth » est 1’élément de base du costume et comporte un col arrondi a
volants et de longues manches de couleur jaune ou orange. Le vétement est garni au niveau de la
poitrine de motifs brodés en zigzag et de bouclettes (dentelles kabyles) de plusieurs couleurs, le
tout inspiré de I’écriture kabyle. Elle est rehaussée d’un tablier, dit « foudha » ou « fauta »,
décoré de rayures verticales multicolore. La ceinture, dite «thimhzemt », se compose d’un
ensemble de fils de laine multicolores tressés et munie de pompons aux extrémités. La richesse
de cette culture ne s’arréte pas uniquement aux vétements, elle est marquée par une forte
tradition orale, qui se manifeste a travers les contes, les 1égendes, les poemes et les chansons qui
sont transmis de génération en génération. La musique et la danse sont également des éléments
importants de la culture kabyle, et ils sont souvent associés a des occasions spéciales telles que

les mariages et les fétes.*

Les Kabyles ont une relation trés forte avec la terre, qu'ils considérent comme une source de
vie et de nourriture, cela se montre a travers leur amour pour les activités agricoles et la
production de produits naturels comme la production de I’huile d’olive. En effet, les oliviers sont
une partie intégrante du paysage kabyle et I’huile d’olive est un produit qui est non seulement

utilisé dans la cuisine, mais également comme remede pour certaine maladie telle que la grippe.

Nous souhaitons mettre en avant I’hospitalité et la générosité 1égendaires des Kabyles qui sont
connus pour leur accueil chaleureux et leur générosité envers les étrangers, et qui attachent une
grande importance a la solidarité et a la coopération communautaire. Il est difficile de trouver un
exemple plus éloquent que celui de monsieur Baraka Daoud qui lors de 1’émission francaise

«j’irai dormir chez vous »° présentée par Antoine Maximy a accueilli chaleureusement ce

4 https://shs.cairn.info/revue-herodote-2001-4-page-572lang=fr

Shttps://youtu.be/uLfg9WH6L Qg

14


https://shs.cairn.info/revue-herodote-2001-4-page-57?lang=fr
https://youtu.be/uLfq9WH6LQg

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

dernier dans sa modeste maison a Ain El Hammam en Algérie. Ce reportage a eu pour mérite de
mettre en lumiére, aux yeux du monde la valeur qu’accordent les kabyles a 1’accueil de leurs

invités.

1.5. L’identité : une représentation culturelle et sociale

Le mot Identité dérive du mot latin identitas qui désigne le caractere de ce qui est identique.

« Un systéeme de sentiments et de représentations de soi, [...] Ce qui me rend semblable a moi-
méme et différent des autres, c'est ce par quoi je me sens exister en tant que personne et en tant
que personnage social (roles et fonctions), ce par quoi je me definis et me connais, me sens
accepté et reconnu comme tel par autrui, mes groupes et ma culture d'appartenance » (Tap,
1986, p.8)

L’identité est un sentiment d'appartenance a un groupe, conscient tant de l'individu que du
collectif. Elle est reconnue par le groupe lui-méme et par d'autres groupes extérieurs. L'identité
n'est pas statique ; elle est en constante évolution et en construction, ouverte a des adaptations.
Elle ne crée pas de frontiéres rigides entre les groupes, car les caractéristiques identitaires,
notamment culturelles, se chevauchent souvent. Elle se manifeste a travers des signes
emblématiques, y compris linguistiques, mais pas exclusivement. Chaque individu et groupe
porte des appartenances et identités multiples, qui peuvent se recouper ou s'intégrer partiellement

dans un ensemble complexe et nuancé.

La nature du concept d'identité est trés variée puisqu'il existe plusieurs types d'identités :
identité personnelle, sociale, groupale, ethnique, sexuelle, nationale et professionnelle. Les
identités ne se limitent pas a étre une catégorie, elles sont des « valeurs produites » issues de
jugements. Chaque individu adulte posséde plusieurs identités. Elle possede un statut principal
lié a sa profession et & son appartenance ethnique, L’identité n’est pas innée, elle découle de la
socialisation des individus et est influencée par I'évaluation d'autrui. Les identités se forment

donc a travers les perceptions et les paroles des autres.

Lorsque I’on aborde le theme de I’identité, il est essentiel de représenter I’identité berbere qui
est profondément ancré dans I’histoire et la culture de ce peuple. L'identité berbére est
caractérisée par un fort attachement a la terre, a la langue et a la culture, ainsi qu'une résilience et
une capacité d'adaptation face aux défis historiques et contemporains. Malgré les influences

extérieures et les tentatives d'assimilation, l'identité berbére demeure une réalité vivante et

15



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

dynamique, qui continue de se renouveler et de se réinventer a travers les genérations. Et lorsque
on évoque 1’identité berbére nous devons mentionner le symbole qui I’incarne et la représente ;

le drapeau berbere également connu sous le nom de drapeau amazigh.

Il fut congu par I’Académie berbere dans les années 1970 puis avalisé par le Congrés mondial
amazigh en 1998. La lettre Z de 1’alphabet tifinagh symbolise le sang commun des Amazigh.
Bleu pour la mer, vert pour les montagnes, jaune pour le Sahara : les couleurs du drapeau
renvoient a la géographie de Tamazgha, nom donné par les Berbéres a 1’Afrique du Nord, le

grand territoire ou ils vivent.®

1.6.  Lachanson comme moyen de communication
Nous tenons a préciser que dans cette partie nous définissons la chanson en générale et nous
donnons plus de détails dans la deuxieme partie vu que la chanson, plus précisément la chanson

kabyle est I’'un des concepts fondamentaux de notre étude.

« C’est un micro-Univers signifiant dont [’organisation textuelle est close et fortement structurée.
C’est un genre spécifique dans lequel les élements linguistiques et extralinguistiques sont
étroitement liés et se combinent. Donc, c’est un mélange de linguistique, de mélodique et de

rythmique. [...] C’est le lieu d’un sens composé, le lieu d’une convergence entre procédés

mélodiques et procédés linguistiques ». (CALVET.L. J, 1980. p.18.)

La chanson représente une forme d'expression artistique sophistiquée intégrant des aspects
littéraires, musicaux et fréquemment de représentation scénique. On la distingue par une
structure diverse, susceptible d'intégrer des couplets, refrains, ponts, introductions et conclusions,
sans oublier des aspects tels que la rime, la métrique et I'assonance. Les morceaux peuvent se
classer dans différents styles musicaux, comme le classique, le rock, le jazz, le rap, la pop ou
encore le folk, chacun présentant ses propres conventions et spécificités. L'interprétation d'une
chanson peut grandement changer, allant d'une prestation individuelle sans soutien musical, a
linstar du chant a cappella, jusqu'a une production plus sophistiquée englobant divers
instruments, comme on le voit lors d'un concert symphonique ou d'une représentation de rock

band. En outre, il est possible d'interpréter les chansons.

« La chanson n’est pas une fille indigne de la littérature. On dit souvent plus dans une chanson

de trois minutes que dans un roman de cing cents pages »Pierre PERRET (1997).

6https://www.qeo.fr/vovaqe/touareq—kabvles—rifains—qui—sont—Ies—berberes-183310 consulté le 02.01.2025

16


https://www.geo.fr/voyage/touareg-kabyles-rifains-qui-sont-les-berberes-183310

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

La chanson a une place essentielle dans la société, en tant qu'outil d'expression, de
communication et de transmission d'émotions. Elle offre aux artistes la possibilité de transmettre
leurs idées, leurs émotions et leurs vécus, tout en établissant une connexion avec leur auditoire.
La chanson constitue aussi un moyen efficace de véhiculer des messages, des principes et des

concepts, pouvant ainsi participer a I'éveil et a I'instruction des individus sur des sujets majeurs.

En outre, la chanson a la capacité d'unir les individus, de favoriser un sentiment d'identité et
d'appartenance, et d'apporter une satisfaction émotionnelle et esthétique. Elle est un aspect
crucial de la culture et du quotidien qui continue d'inspirer, d'impacter et d'émouvoir les

individus a travers le monde.

2. La situation linguistique en Algérie

L’Algérie présente une situation linguistique complexe et multilingue, caractérisée par la
coexistence de plusieurs langues. Cette diversité linguistique refléte 1’histoire et la culture du
pays et souligne les défis auxquels font face les locuteurs algériens dans leur quéte d’identité et

de reconnaissance dans un environnement linguistique dynamique.

« Les locuteurs algériens vivent et évoluent dans une société multilingue ou les langues parlées,
écrites, utilisées, en |'occurrence [’arabe dialectal, le berbére, I'arabe standard et le frangais,
vivent une cohabitation difficile marquée par le rapport de compétition et de conflit qui lie les
deux normes dominantes. (L une par la constitutionalité de son statut de langue officielle, I’autre
étrangere mais légitimée par sa prééminence dans la vie économique) d’une part, et d’autre part

la constante et tétue stigmatisation des parlers populaires » (Taleb Ibrahimi Kh, 1998 : 22).

En Algérie, il existe deux communautés linguistiques: les berbérophones et les arabophones.

Le Francais est utilisé comme premiére langue étrangere.

2.1.  Le berbére (Tamazight)

Le Tamazight également appelée berbére, est I’'un des branches de la grande famille
linguistique chamito-sémitique’ (ou afro-asiatique), qui remonte & plus de 2 500 ans et qui est
parlé par environ 15 a 20 % de la population algérienne, principalement dans les régions de
Kabylie, de I'Aurés et des oasis sahariennes. Historiquement, la langue tamazight a éte réprimee
en Algérie, notamment pendant la période coloniale frangaise, ou elle était considérée comme

une langue inférieure a l'arabe et au frangais. Aprés l'indépendance de I'Algérie en 1962, la

"https://centrederechercheberbere.fr/la-langue-berbere.html consulté le 09.02.2025

17


https://centrederechercheberbere.fr/la-langue-berbere.html%20consult�%20le%2009.02.2025

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

langue arabe a été declarée langue officielle, et le tamazight a continué a étre marginalisée. Les
gouvernements algériens successifs ont considéré le tamazight comme une langue régionale, et

ont refusé de la reconnaitre comme langue officielle.

Cependant, dans les années 1980 et 1990, un mouvement culturel et linguistique berbere a
émergé, revendiquant la reconnaissance de la langue tamazight et de la culture berbere. Ce
mouvement a été mené par des intellectuels, des artistes et des militants berbéres, qui ont créé
des associations, des revues et des radios pour promouvoir la langue et la culture berbére. En
2002, le tamazight a été reconnu comme langue nationale par I'Assemblée populaire nationale
algérienne, ce qui a marque une étape importante dans la reconnaissance de la langue tamazight.
En 2016°, la Constitution algérienne a été modifiée pour faire du tamazight une langue officielle,
aux cotés de l'arabe. Cette reconnaissance a ouvert la voie a la promotion de la langue tamazight

dans les médias, I'éducation et I'administration.

Malgré ces avancées, la langue tamazight continue de faire face a des défis, notamment en
termes de standardisation, de formation des enseignants et de disponibilité de ressources
pédagogiques. En effet, le tamazight est une langue qui a été transmise principalement de
maniere orale, et qui n'a pas de norme linguistique unique. De plus, les ressources pédagogiques
et les matériaux didactiques en tamazight sont encore rares, ce qui rend difficile I'enseignement
de la langue dans les écoles. Cependant, la reconnaissance officielle du tamazight a marqué une
étape importante dans la préservation et la promotion de la culture berbere en Algérie, et a ouvert
la voie a une nouvelle ére de développement linguistique et culturel pour les communautés

berbéres d'Algerie.

L’ Algérie se caractérise par une grande diversité de variétés berberes, qui sont parlés par des
communautés réparti sur tout le territoire national, elles sont le Kabyle, le Chaoui, la Mozabite,

et le targui.
Dans notre présent travail, nous allons se focaliser uniquement sur la variété kabyle.

> Le kabyle

Le kabyle est un dialecte de la langue berbere (Tamazight), il est parlé dans certaines régions
du pays, comme la Kabylie, les Aures, le Sahara et est également enseignee dans certaines

écoles.

®https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/algerie-4Berberes_ling.htm,Algérie : les droits linguistiques des
berbérophones. Consulté le 09/02/2025

18



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

Le kabyle est considéré comme une variante de la langue tamazight, il représente la langue
maternelle des habitants de la Kabylie, comme la ville Bejaia, Tizi-Ouzou et Bouira qui se
situent au nord de I'Algérie. Il est caractérisé par des traits phonologiques, morphologiques et
lexicaux distinctifs, tels que l'utilisation du son "¢" (tch) et du son "y" (gh), qui sont absents dans
d'autres variétés de tamazight. Le kabyle est également connu pour sa richesse littéraire et
poétique, avec des auteurs célebres tels que Si Mohand ou-Mhand, qui a écrit des poemes
épiques en kabyle.

Le kabyle est considéré comme l'une des variétés les plus représentatives de la langue
tamazight et est souvent utilisee comme langue de référence pour la standardisation de la langue.
Ce dialecte représente une part importante de 1’identité et de la culture de la Kabylie en Algérie.
Il est utilisé dans des chansons, des proverbes et des contes qui véhiculent les valeurs et la

tradition des Kabyles.

2.2. Lalangue arabe en Algérie

La langue arabe a fait son apparition en Algérie au Vlle siécle avec la conquéte musulmane
qui a marqué le début de I’expansion de I’islam dans la région et depuis l'acquisition de
l'indépendance, I'Etat algérien se présente comme une nation arabe, une langue nationale et

officielle ainsi qu’un élément fondamental de la culture et de I’identité du peuple algérien.

Dans le domaine politique, la langue arabe en Algérie a connu des évolutions significatives au
cours du XXe siécle®. En 1938, dans le contexte de la colonisation francaise, I'arabe a été déclaré
langue étrangere. En 1962, le pays a connu une ré-arabisation, s’affirmant comme langue unique
dans de nombreux secteurs. Actuellement, 72 % des Algériens parlent 1’arabe, et parmi ceux-Ci,
on peut identifier deux principales formes de I'arabe : I'arabe classique, qui est la langue sacrée
du Coran« /...] cette langue surnommée, surévaluée, d’essence divine, modeéle de la littérature
classique et moderne ». (Taleb Ibrahimi, 1995 : 25). Et I’arabe dialectal qui est la langue

populaire parlée par la majorité de la population.

La langue arabe dite classique, standard, littéraire ou el fusha en arabe doit sa présence au
Maghreb et, particuliecrement en Algérie, aux conquérants arabes venus de I’Orient. Elle est la
forme standardisée qui trouve ses origines dans les textes religieux et qui a été enrichie par la
littérature, la philosophie et la science au fil des siécles, devenant ainsi un vecteur de culture et

de savoir. Elle a été utilisée pour traduire le patrimoine gréco-latin et pour les travaux de

®https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/144/13/2/200410

19


https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/144/13/2/200410

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

nombreux érudits dans divers domaines tels que la médecine, les mathématiques, 1’astronomie
ou la grammaire. Elle est utilisée également dans les écoles, la littérature moderne, la presse,
I’administration et la vie politique. Elle se distingue par la précision et la sévérité de ses
innombrables régles grammaticales qui compliquent son apprentissage. En Algérie, bien qu'elle
soit officielle, elle n'est pas pratiquée de maniere spontanée et est uniquement utilisée pour des
actions spécifiques et formelles. Néanmoins, elle est la langue de communication universelle

dans tous les pays arabes.

0 également appelé Darja est reconnue comme une langue

L’arabe dialectal algérien®
maternelle. Il s’agit d’un dialecte unique qui a évolué a partir de 1’arabe classique et a été
influencé par d’autres langues telles que le berbére et le frangais. C’est un langage qui occupe
une place primordiale dans la vie quotidienne de la majorité des locuteurs algériens, en tant que
premiere langue de communication. Comme il joue un réle crucial en tant que langue véhiculaire
permettant aux locuteurs de communautés berbérophones de I’utiliser lorsque la compréhension
est limitée, ainsi le dialecte algérien constitue un outil essentiel de cohésion sociale, facilitant les

échanges et les interactions entre les différentes composantes de la société algérienne.

En tenant compte du contexte socioculturel des utilisateurs, nous pouvons catégoriser 1’arabe

algérienen :

- Dialecte urbain (de la ville), courant dans les métropoles, exposé a des influences de langues
étrangeres (francais, turc, espagnol, etc.).

- Le discours rural ou bédouin, qui présente des particularités phonétiques et morpho-
phonologiques distinctes de celui de la métropole, contient peu d'influences étrangéres.

En résumé, bien que l'arabe classique soit la langue officielle de I'Algérie, elle est percue
comme une langue prestigieuse plus adaptée aux contextes formels et peut étre difficile a
maitriser pour ceux qui n'ont jamais fréquenté I'école. En revanche, l'arabe dialectal refléte

davantage la vie quotidienne et est plus accessible méme pour les non-arabophones.

2.3. Lalangue francaise en Algérie
Avant la colonisation francaise, I'arabe classique était la seule langue écrite en Algérie,
diffusée par le biais de l'islam. Cependant, durant la période de colonisation frangaise (1830-

1962), le francais a été instauré comme langue officielle par les autorités francaises dans

WOhttps://gerflint.fr/Base/Mondearabe8/khelef.pdf consulté le 10.02.2025

20


https://gerflint.fr/Base/Mondearabe8/khelef.pdf

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

I'administration algerienne, ce qui fait que les Algériens apprenaient le francais comme leur
langue maternelle, suivant les mémes programmes et méthodes pédagogiques que ceux utilisés
en France. Suite & son indépendance en 1962, I'Algérie déclare I'arabe « langue nationale et

officielle » dans sa constitution, tandis que le francais est classé comme une langue étrangere.

Malgré les efforts déployés par I’Etat algérien pour promouvoir 1’arabe et réduire 1’influence de
la langue francaise héritée de la colonisation, le francais conserve une place importante dans la

société algerienne.

« Sans étre la langue officielle, la langue francaise véhicule |’officialité. Sans étre la langue
d’enseignement, elle reste la langue de transmission du savoir. Sans étre la langue identitaire,
elle continue a fagconner l'imaginaire culturel collectif de différentes formes et par différents
canaux. Et sans étre la langue d’université, elle est la langue de ['université. Dans la quasi-
totalité des structures officielles de gestion, d’administration et de recherche, le travail

s effectue encore essentiellement en langue frangaise. » (Sebaa, 2002 : 85).

Le Francais occupe une place prépondérante dans la société algérienne, en tant qu'outil
d'élévation sociale et de découverte intellectuelle. 1l est considéré comme la langue des
personnes érudites et cultivées. Sa présence est marquée dans divers domaines, notamment
I'éducation, ou il est enseigné de maniere obligatoire des la troisieme année du primaire jusqu'a
l'université. Le francais est également largement utilisé dans les secteurs économiques,
administratifs, les médias, ainsi que dans les domaines professionnels tels que la médecine. En
outre, il joue un réle important dans le domaine culturel, notamment dans la littérature, le théatre
et la musique, ou de nombreux écrivains algériens expriment leur créativité en francais. Cette

large utilisation du francais est un héritage de I'histoire et de la culture algérienne.
2.3.1. Ler6le de la langue francaise dans la création artistique

La langue francaise a pris une place importante dans la création artistique algérienne, en
particulier en ce qui concerne la musique. Durant I'époque coloniale, le francais régnait en maitre
dans les institutions culturelles et les médias, ce qui a eu un impact sur l'art algérien. Plusieurs

artistes algériens, comme Cheb Khaled et Idir, ont intégré le francais dans leurs compositions

llhttlos://arlap.hylootheses.orq/7953 consulté 11.02.2025

21


https://arlap.hypotheses.org/7953%20consult�%2011.02.2025

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

musicales, genéralement en I'associant a I'arabe ou au kabyle. 1ls s'en servent pour véhiculer leurs
sentiments, partager leurs vécus et exprimer leurs pensées sur des sujets tels que la vie, I'amour,
la liberté et I'identité. Ces artistes ont pu atteindre un public plus vaste, notamment en France et
dans d'autres pays francophones, grace a l'utilisation de la langue francaise. Cela leur a permis de

diffuser leur culture et leur musique a I'échelle mondiale.

Les chanteurs kabyles, tels que Slimane Azem, Matoub Louneés et Idir, ont utilisé la langue
francaise comme un moyen puissant pour exprimer leurs préoccupations et leurs luttes,
notamment en ce qui concerne les problémes de I'immigration, de I'identité et de la liberté. Idir,
en particulier, a utilisé la langue francaise pour chanter I'amour, la liberté et l'identité kabyle,
comme dans sa chanson emblématique "lettre a ma fille". La langue francaise permet a Idir de
s'adresser a un public plus large et de faire connaitre la culture et les traditions kabyles. De
méme, Slimane Azem et Matoub Lounes ont utilisé la langue francaise pour dénoncer les
injustices et les discriminations subies par la communauté kabyle, et pour réclamer leurs droits et

leurs libertés.

Dans la chanson "A madame encore a boire™" de Slimane Azem, la langue francaise est utilisée
pour dénoncer les difficultés rencontrées par les immigrés algériens en France. Le chanteur
utilise un ton ironique et critique pour décrire les conditions de vie difficiles des immigrés et les
obstacles qu'ils rencontrent pour intégrer la société francaise. La langue francaise permet a
Slimane Azem de s'adresser directement aux Francais et de leur faire comprendre les réalités de

I'immigration.

Notamment, dans la chanson "Lettre a Monsieur le président" de Matoub Lounés, la langue

francaise est utilisée pour exprimer les revendications des Kabyles.

Le recours a la langue francaise par les chanteurs kabyles revét une signification qui
transcende le contenu méme de la chanson. Ce choix linguistique constitue en soi un message
puissant, qui refléte une stratégie de communication, de résistance et d'affirmation identitaire. La
langue francaise permet aux artistes de s'exprimer de maniere plus efficace et de faire entendre
leur voix au-dela des frontiéres de I'Algérie, et a dénoncer les injustices et a revendiquer leurs
droits, tout en affirmant leur présence et leur spécificité culturelle dans un contexte dominé par la

langue francaise.

22



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

2.4.  Le statut de la langue anglaise en Algérie

L'anglais est devenu une langue internationale incontournable, utilisée par le monde entier,
notamment avec l'avénement de la mondialisation et du développement technologique.
L'Algérie, consciente de l'importance de cette langue, a intégré l'anglais dans son systéeme

éducatif, afin de préparer les générations futures a affronter les défis de la mondialisation.

Initialement, l'enseignement de l'anglais était dispensé a partir de la premiere année du
collége. Cependant, depuis 20222, I'enseignement de I'anglais est devenu obligatoire & partir de
la troisieme année primaire. Cette décision témoigne de la volonté de I'Algérie de renforcer
I'enseignement des langues étrangeres, en particulier l'anglais, afin de promouvoir la

communication internationale et de favoriser la coopération économique et culturelle.

Malgré lI'importance croissante de l'anglais, sa pratique reste encore limitée en Algérie. Le
francais et I'arabe demeurent les langues dominantes dans la vie quotidienne, notamment dans les
domaines de [I'éducation, des médias et de la communication officielle. Le francais, en
particulier, conserve une place prépondérante dans I'administration, les affaires et I'éducation, en

raison de I'héritage colonial et des liens historiques entre I'Algérie et la France.™

Cependant, l'anglais est en train de gagner du terrain, notamment dans les domaines des
affaires, de la technologie et du tourisme. Les entreprises algériennes sont de plus en plus
conscientes de lI'importance de I'anglais pour accéder aux marchés internationaux et pour attirer
les investissements étrangers. Les jeunes Algériens, également, sont de plus en plus attirés par

I'apprentissage de I'anglais, en raison de ses perspectives d'emploi et de carriére.

3. Idir et la chanson kabyle

3.1.  Lorigine et I’évolution de la chanson kabyle

« ... ce qui est appelé chanson kabyle est le prolongement de cette poésie exécuté ou
accompagné avec les instruments matériels que permet le monde moderne ».A. NAIT
MESSAOUD (2006).

12https://orientxxi.info/maqazine/l-alqerie-introduit-l-anqIais—dans—le—primaire—pour—contrebalancer-le-francais consulté le
23.02.2025

13 hitps://www.asjp.cerist.dz/en/downArticle/552/13/1/141111

23


https://orientxxi.info/magazine/l-algerie-introduit-l-anglais-dans-le-primaire-pour-contrebalancer-le-francais
https://www.asjp.cerist.dz/en/downArticle/552/13/1/141111

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

La chanson kabyle, un élément fondamental de la culture berbére, a une riche histoire qui
remonte a plusieurs siécles. Les racines de la chanson kabyle se trouvent dans la tradition orale
amazighe, qui a été transmise de génération en génération par les femmes et les hommes kabyles.
La chanson kabyle est étroitement liée a la vie quotidienne des Kabyles, qui ont toujours utilisé
la chanson comme moyen d'expression, de communication et de transmission de leur culture, de

leur histoire et de leurs valeurs.

L’origine de la chanson kabyle dérive d’Achewiq qui est un chant traditionnel et poétique, il
se distingue par son absence d'instrumentation. Il est caractérisé par des longueurs d'onde
émouvantes et expressives, qui traduisent I'ame et la sensibilité de la culture kabyle. Les femmes
kabyles sont les principales interprétes de cet art vocal, qui aborde une grande variété de themes,
tels que l'amour, la vie quotidienne, la nature et les emotions. Le mot "Achewiq" signifie
littéralement "phrase™ en kabyle, mais il désigne également une forme de joute poétique, ou les
themes sont exprimés a travers des métaphores et des images. Les auditeurs doivent déchiffrer le

sens cacheé derriere les vers, ce qui rend I'Achewiq kabyle un art vocal riche et complexe.

La chanson kabyle est le fruit de six traditions musicales distinctes qui se sont enrichies
mutuellement au fil du temps. Tout d'abord, il y a la tradition des imeddahen, ces troubadours
itinérants qui chantaient dans les villages pour obtenir de la nourriture. Ensuite, il y a la tradition
des paysans qui chantaient ensemble pendant les travaux des champs pour se donner du courage
et tromper leur fatigue. Les femmes kabyles ont également contribué a la richesse musicale de la
région avec leurs berceuses, leurs chants collectifs et leurs airs dansants. Les Idebbalen, des
quatuors de musiciens, animaient les bals dansants lors des mariages et des circoncisions. Les
bergers kabyles, notamment les jeunes adolescents, jouaient de la flte et chantaient des textes
poétiques. Enfin, il y a la tradition des chants collectifs funébres, ou adekker, qui
accompagnaient les défunts dans leur dernier voyage. La poésie a également joué un réle
essentiel dans la formation de la chanson kabyle, avec des textes qui mettent en valeur la force
du verbe et la richesse de la langue berbére.**

La poésie kabyle'®, au début de son existence, était profondément enracinée dans les traditions

et les rituels de la société kabyle. Les chansons étaient interprétées par les femmes lors des fétes

l4https://alqeriasonq.over-bloq.com/article-chanson-kabyle-ou-la-respiration-d-un-peupIe-interessante-contribution-de-
ferhat-m-henni-53935236.htmlconsulté le 28.02.2025
http://dspace.univijijel.dz:8080/xmlui/bitstream/handle/123456789/11094/440.621.pdf?sequence=1&isAllowed=y
consulté le 28.02.2025

24


https://algeriasong.over-blog.com/article-chanson-kabyle-ou-la-respiration-d-un-peuple-interessante-contribution-de-ferhat-m-henni-53935236.html
https://algeriasong.over-blog.com/article-chanson-kabyle-ou-la-respiration-d-un-peuple-interessante-contribution-de-ferhat-m-henni-53935236.html
http://dspace.univjijel.dz:8080/xmlui/bitstream/handle/123456789/11094/440.621.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

de mariage, ou elles abordaient des themes divers pour exprimer les sentiments de joie, de
tristesse ou de deuil. Ces performances féminines étaient réservées a un public féminin, dans le
respect du principe de séparation des sexes qui prévalait dans la société kabyle a I'époque. Les
hommes, quant a eux, pratiquaient la poésie kabyle dans des contextes rituels spécifiques, tels
que les cérémonies religieuses, les funérailles et les rituels de Twiza'®. Les chants masculins
étaient destinés a un public masculin, ce qui renforcait la séparation des sexes dans la société

kabyle.

La chanson kabyle est restée longtemps confinée dans son caractere traditionnel, jusqu'a ce
que des poetes visionnaires tels que Cheikh Mohamed Oulhocine, Si Mhend Oumhend et Youcef
UKaci émergent pour la renouveler et la moderniser. Grace a ces pionniers, la poésie kabyle a pu
sortir de son contexte traditionnel et s'ouvrir a de nouvelles formes d'expression, tout en

conservant son essence et son authenticité.

Les années 1970 ont marqué un tournant dans I'histoire de la chanson kabyle, avec
I'émergence d'une nouvelle génération d'artistes qui ont révolutionné le paysage musical kabyle.
Ces jeunes chanteurs, pour la plupart étudiants universitaires, ont fait de la revendication
identitaire le theme central de leurs chansons. Des figures emblématiques comme Ferhat
Imazighen Imula, Idir, Ait Menguellet et Brahim Izri ont été les pionniers de ce mouvement, qui

a jeté les bases du printemps berbere.

Apres les événements de 1980, de nouveaux artistes ont rejoint la scene musicale kabyle,
poursuivant la lutte pour la reconnaissance de l'identité berbére. Cependant, la décennie noire en
Algérie a eu un impact dévastateur sur la chanson kabyle, avec des menaces de mort, des exils et
des arréts de production. Malgré cela, des artistes comme Matoub Lounes ont continué a résister,
au prix de leur vie. Les événements tragiques du printemps berbere ont créé un sentiment de
solidarité et d'engagement parmi les jeunes. Dans ce contexte de crise multiple, la chanson

kabyle a joué un réle de témoin et de trace de I'état critique et souffrant du pays.

Deux types de chansons kabyles se distinguent : la chanson engagée, qui remonte aux années

1940, et la chanson moderne, qui a émergé a partir des années 2000.

La scene musicale kabyle a connu une nouvelle vague de créativité avec l'arrivée de jeunes

artistes talentueux qui ont apporté de la nouveauté a la chanson kabyle. Ces nouveaux venus ont

'® En langue berbere, tiwiza fait référence a un systéme d’entraide communautaire, ou les membres d’une
communauté se rassemblent pour fournir une aide volontaire et bénévole a I’un des leurs qui en a besoin.

25



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

exploré des themes sociaux variés, tels que I'amour, la liberté, la justice et la vie quotidienne,
dans des textes qui se caractérisent par leur simplicité et leur accessibilité. L’une des
caractéristiques marquantes de cette nouvelle genération de chanteurs kabyles est leur capacité a
méler le kabyle a d'autres langues, telles que I'arabe, le francais, I'anglais et méme I'espagnol
comme le fait si bien Mohammed Allaoua. Ce mélange linguistique a permis de créer une
musique qui est & la fois authentique et ouverte sur le monde. Cette derniére est également
caractérisée par son rythme entrainant et sa destinée premiere : la féte. Les jeunes artistes
kabyles ont créé une musique qui est faite pour danser, pour célébrer la vie et pour partager des
moments de joie avec les autres. Cette musique est un reflet de la vitalité et de la créativité de la
jeunesse kabyle, qui est déterminée a préserver son patrimoine culturel tout en l'adaptant aux

réalités du monde moderne.

3.2.  Le Role de la chanson kabyle et son impact dans la société kabyle

Dans son roman « L ‘étoile d’Alger » (1998), le romancier Aziz Chouaki met en avant le réle
central de la chanson dans la revendication de tamazight en faisant dire a 1’un de ses
personnages : « C’est grdce a la chanson que la cause berbere s’est fait entendre dans le monde.
Gréce a Idir surtout »Chouaki, A., L étoile d’Alger, Alger, Editions Marsa, 1998, p. 71.
En effet, la revendication de la langue et de la culture berbere s’est longtemps exprimé par le
chant, c’est pourquoi « /’impact et la signification de la chanson kabyle sont celles de la langue
qu’elle diffuse, travaille et perpétue : tamazight. Tout progrés de la chanson est un pas en avant
de la langue. » Cherbi, M. et Khouas, A., in Chanson kabyle et Identité berbére. L’ ceuvre d’Ait
Menguellet, Editions (...)

« La chanson n’est pas uniquement une confession (simple et non déguisée) de [’étre ou de I’ame
en quéte de son identité, aux différents moments de son histoire, mais également une stratégie
langagiére et discursive, dont une société et un peuple ont besoin pour communiquer une
tradition, un savoir et un imaginaire. La chanson berbere, qui fait partie intégrante de la
littérature de [’identité, ce discours simple dessine avec précision les contours d’une identité

culturelle en évolution, qui se veut & la fois réelle et revendicative»’

La chanson kabyle est bien plus un divertissement, elle est avant tout un vecteur de

transmission de la culture berbére et un réservoir de traditions ancestrales. Plusieurs chanteurs

17https://Www.alqerie360.<:om/universite—de-tizi-ouzou—colquue—international-sur—Ia—chanson—kabvle/ consulté le
28.02.2025

26


https://www.algerie360.com/universite-de-tizi-ouzou-colloque-international-sur-la-chanson-kabyle/

Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

kabyles ont choisi la chanson comme moyen d’exprimer et de préserver le trésor culturel qui
refléte 1’ame et I’histoire du peuple kabyle, prenant I’exemple d’Idir qui a travers ses différentes

chansons a mis en valeur la Kabylie et il a contribué a promouvoir I’identité berbére.

«En avril 2001, la région de la Kabylie fut secouée par les événements tragiques du printemps
noir, la chanson kabyle renoue avec [’engagement, elle reprend une fois de plus son réle de
mobilisatrice autours de la cause berbére, elle vient rappeler apres vingt et un an des
éveénements du printemps de1980 que le combat pour la reconnaissance de la langue et de la
culture berbére n’est pas fini et que le régime n’a pas changé non plus, qu’il a doublé de
férocité. » MHENNI Ferhat, Chanson kabyle ou la respiration d’un peuple, Passerelle, n° 35
juillet 2008.

La chanson kabyle a joué un rdle crucial en tant que porte-parole d'un peuple réduit au
silence, permettant aux Kabyles d'exprimer leurs revendications. Des chanteurs engagés tels que
Matoub Lounes et Slimane Azem ont été les voix de la communauté kabyle, défendant leur
identité a travers leurs chansons. Ces artistes ont utilisé leur musique comme un moyen de
résister a l'oppression, de dénoncer les injustices et de promouvoir la culture et les valeurs
kabyles. Leurs paroles, empreintes de fierté et de détermination, ont résonné auprés de la
population kabyle, lui donnant espoir et courage pour lutter pour ses droits et sa reconnaissance.
En ce sens, la chanson kabyle a été un instrument puissant de libération et de revendication,
permettant aux Kabyles de faire entendre leur voix et de défendre leur identité face aux

obstacles.

Nous soulignons également le réle de la chanson kabyle dans I'évolution des mentalités,
notamment en ce qui concerne la place des femmes dans la société kabyle. Traditionnellement,
les femmes kabyles étaient soumises a des regles sociales strictes qui leur interdisaient de
chanter en public. Cependant, la chanson kabyle a permis aux femmes de briser ces tabous et de
s'exprimer librement. Cherif Kheddam été 1’un des chanteurs qui a chanté pour les droits de la

femme.

Les femmes kabyles ont commencé a chanter dans les années 1960 et 1970, période pendant
laquelle la chanson kabyle a connu un essor considérable. Des chanteuses comme Cherifa et
Hanifa ont été parmi les premieres a oser chanter en public, malgré les critiques et les

oppositions de la société traditionnelle.

27



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

La chanson kabyle est un lien entre le passé et le présent, un moyen de transmettre les valeurs

et les traditions berbéres aux générations futures.

3.3.  Présentation de ’artiste Idir

Idir de son vrai nom El-Hamid Cheriet, né le 25 octobre 1949 dans le village d’Ait Lahcéne,
commune d’Ait Yenni de Tizi-Ouzou en Algérie, et décedé le 02 mai 2020 en France. Il est un
célébre chanteur, compositeur, interpréte et musicien algérien. C’est une légende de la chanson
kabyle, reconnu mondialement pour ses chansons qui abordent plusieurs themes tels que

I’identité, la culture, la nature, la nostalgie et I’exil, etc.

Fils de berger, Idir grandit dans un milieu familial trés attaché a la culture, aux traditions et
coutumes berberes ou il a été bercé par des contes et des chants traditionnels kabyles racontés

par les femmes de son village.

A I’age de 9 ans, il regut I’instruction des peres blancs. En 1970, il s’installa & Alger pour
faire des études de géologie, il a été repéré pour ses talents de compositeur par le poete Ben
Mohamed. Il a également attiré 1’attention d’un producteur de Radio Alger qui lui demandait de
composer des chansons. En 1973, il interprétait lui-méme sur Radio Alger la célébre chanson
« A Vava inouva ». Ce jour-la, il a connu succes immense et s’est fait connaitre du public. Dans

la méme année il exilait en France suite aux problémes politique de 1’ Algérie.

En 1975, il eut un succés en France avec le titre de la chanson « A Vava inouva » qui
représente 1’identité kabyle. Depuis, Idir devint une célébrité mondiale non seulement pour ses
talents musicaux mais pour son engagement et son amour qui se ressentent dans ses chansons au

sujet de I’identité et la culture berbere.

Idir a réussi a faires des tournées dans le monde entier, touchant de différents publics en
partageant sa passion pour la musique et son attachement a I’identité et a la culture berbére en les

transmettant a travers ses chansons.

3.4.  Les langues utilisées dans les chansons d’Idir

Idir était un artiste trés attaché a ses origines et a son identité. 1l utilisait principalement deux
langues dans ses chansons. En premier, le kabyle, qui était sa langue maternelle. 1l exprimait ses
sentiments et son amour pour son pays et ses racines tout en partageant la richesse de la culture
et des traditions kabyles a travers ses chansons. Il chantait aussi en Francgais, qui était la langue
du pays de son exil et c’est aussi une langue étrangére qui lui permettait de toucher un large

public en transmettant la culture berbere dans le monde entier.

28



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

3.5.  Le style musical d’Idir

Idir possédait un style musical distinct et enrichissant, fusionnant la musique kabyle
traditionnelle avec des influences modernes tout en incorporant des aspects de jazz, de folk et de
rock pour élaborer des mélodies singulieres. Il employait divers instruments pour créer une
ambiance authentique, utilisant des outils traditionnels comme la mandole, la flite kabyle, le
bendir, le tambour traditionnel et la darbouka. Des instruments électro-acoustiques modernes

comme la guitare électro-acoustique, la guitare folk, la batterie et le tambourin sont inclus.

29



Chapitre | Cadre théorique et conceptuel

Conclusion partielle :

Dans ce chapitre théorique, nous avons pose les fondements nécessaires pour comprendre
les enjeux de notre recherche. Tout d'abord, nous avons défini les concepts clés liés a notre
théme, ce qui nous a permis de clarifier les notions essentielles a notre étude. Ensuite, nous
avons examingé la situation linguistique en Algérie, ce qui nous a donné une compréhension
plus approfondie du contexte dans lequel la chanson kabyle évolue. Enfin, nous avons
présenté la chanson kabyle et son importance dans la culture berbeére, ainsi que le chanteur
Idir, qui est l'un des principaux ambassadeurs de cette musique. Cette présentation théorique
nous a permis de mieux comprendre les enjeux culturels, linguistiques et historiques qui sont
lies a la chanson kabyle et a la culture berbere. Nous sommes maintenant préts a passer a

I'analyse des chansons d'ldir et a I'examen de leur contenu culturel et linguistique.

30



Chapitre 11 :

Approche Descriptive
et Analytique du

COorpus



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Introduction

Dans ce présent chapitre, qui représente la partie pratique de notre travail de recherche,
nous allons effectuer une analyse détaillée des paroles de plusieurs chansons kabyles et
francaises de I’artiste Idir en identifiant les termes liés a 1’identité et la culture berberes. Nous
justifierons nos choix et exposerons ensuite la méthodologie d’analyse que nous avons

adoptée pour étudier ces chansons.

1. Description du corpus

Notre corpus de recherche est constitué de 10 chansons du chanteur Idir, réparties en deux
langues : sept chansons en kabyle et trois en francais. La sélection de ces chansons a été
effectuée aprés une écoute approfondie des albums d’Idir disponibles sur Youtube®®, ainsi

qu’une analyse des paroles de quelques extraits de chaque chanson.

Le choix de ces chansons spécifiques a été guidé par les thématiques abordées, qui
s’inscrivent dans le cadre de notre étude sur la transmission de la culture berbéres a travers les

langues kabyle et francaise.

La chanson n°01 : Le conte «A Vava inouva " : une réinterprétation moderne de la chanson
d’1dir.

Cette chanson offre un apercu intime de la vie des familles kabyles au sein de leurs foyers,
en mettant en avant les traditions, les coutumes, les moments de partage et de solidarité qui
caractérisent ces foyers. Elle souligne I’importance du conte et de la transmission des

traditions et des valeurs d’une génération a I’autre en écoutants les récits du passé.*

v Thémes :

- La culture, les traditions et les coutumes ; références aux activités quotidiennes, aux

vétements traditionnels (bernous).

- Les liens familiaux

- Lanostalgie et les souvenirs d’enfance

18 \Jous retrouvez ci-joint la page Youtube officiel du chanteur Idir
https://www.youtube.com/@Ildirmusicl/videos

19 A rappeler que la culture berbére est une culture de I’oralité, ou la transmission des connaissances et des
traditions se fait principalement par la parole.

32


https://www.youtube.com/@Idirmusic1/videos

Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

La chanson n°02 : Mliyi (montre -moi)

Cette chanson évoque I’identité et la quéte de liberté, mettant en lumiére la lutte des
ancétres pour préserver leur langue et leur culture. Elle aborde également les personnes loin

de leur pays, restant profondément attachées a leur terre dans leur ceeur.

v' Thémes :
- L’identité et la langue
- Lareligion et la liberté

- Les Racines — ancétres
La chanson n° 03 : Adrar inu (ma montagne)

Dans cette chanson Idir exprime les sentiments de nostalgie et de bonheur liés au retour
chez soi, en évoquant les membres de la famille réunie dans sa terre qui est la Kabylie,
symbole des retrouvailles et de réconfort qui solidifient les liens familiaux. Il aborde
notamment la pauvreté et la misere que les gens doivent affronter dans leur vie tout en
continuant d’aller de I’avant. Le chanteur fait également référence a la nature et a la beauté de

la montagne.

v' Thémes :

- L’amour de la patrie

- Le bonheur et la nostalgie
- La famille et I’espoir

- LaPauvreté et la misére

- Lanature ; la montagne (symbole d’attachement a sa terre natale et a son identité)
La chanson n° 04 : Cfiy (Je me souviens)

Dans cette chanson Idir s’adresse a sa mére avec affection et reconnaissance évoquant les
durs moments de souffrance qu’elle a traversé. 1l fait part du sentiment d’étre le « fils aimé »
de sa mere et du fait qu’elle lui confie la responsabilité de veiller sur son frére et étre a ses

cotés, soulignant ainsi I’importance des liens fraternels.

v" Thémes :
- Lameére
- Les liens fraternels

- Lanostalgie et les souvenirs

33



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

La chanson n°05 : Weltma (ma sceur)

Idir dépeint une image traditionnelle de la femme kabyle, ou elle occupe une place
secondaire dans la société. Les paroles de la chanson suggérent que la femme kabyle est
considérée comme moins importante que les hommes. Cette représentation refléte les réalités
sociales et culturelles de 1’époque, ou les femmes kabyles étaient souvent soumises a des

normes et des attentes traditionnelles qui limitaient leur autonomie.

v Thémes :
- La peur d’avoir une fille
- L’exclusion d’héritage

- Le mariage arrangé
La chanson n°06 : Ssendu (baratte)

Ssendu est I’'une des chansons les plus connue du chanteur Idir, qui évoque une pratique
culinaire et traditionnelle de la communauté berbére qui consiste a battre le lait de fagon
traditionnelle pour fabriquer du beurre. Cette pratique représente un aspect culturel tres ancré

chez les berbéres.

v" Thémes :
- Tradition culinaire
- Lasolidarité et le partage

- La pauvreté et I’espoir
La chanson n°07 : zewitt rewitt (fais la féte)

"Zewitt Rwit" est une chanson festive qui incarne I'esprit de la féte et de la célébration en
Kabylie. Avec sa mélodie accrocheuse, ses paroles joyeuses et son rythme entrainant, cette
chanson est devenue un classique de la musique berbére et un passage obligé pour toute

célébration de mariage en Algérie.

v" Thémes :
- La féte et la célébration
- La famille et la communauté

- La tradition et 1’héritage culturel

34



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

La chanson n°08 : Lettre a ma fille

Cette chanson est écrite par grand corps malade, la musique est composée par Tanina
Cheriet (fille d’Idir) et chantée par Idir specialement pour sa fille, ou il exprime ses
sentiments d’amour et de fierté qu’il n’a pas pu lui exprimer directement, en lui souhaitant de
s’épanouir librement et de vivre pleinement sa vie, en accord avec leur religion ainsi que les

traditions familiales et culturelles auxquelles ils sont attachés.

v' Themes :

- L’amour et Relation pere - fille
- L’expression des sentiments

- Les doutes du pére

- Les traditions familiales et culturelles
La chanson n°09 : Pourquoi cette pluie ?

Dans cette chanson, Idir utilise le mot pluie comme métaphore pour exprimer les
sentiments de douleur et de tristesse que peuvent ressentir les personnes face aux défis de la

vie ainsi que la fagon dont ils surmontent ces instants difficiles tout en restant solidaires.

v Thémes :
- La douleur et la souffrance
- L’histoire et la mémoire collective

- L’espoir

La chanson n°10 : Avancer :
La chanson parle de I’importance de connaitre ses racines et son identité pour avancer dans
la vie, elle met en avant la résilience et la capacité a surmonter les difficultés tout en restant

fidéle a soi-méme.

v' Thémes :
- L’identité, I’origine et les racines
- Laresilience

- Le destin et ’avenir

35



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

2. Présentation de la méthode d’analyse du corpus

Notre étude s’inscrit dans le cadre de la sociolinguistique et vise a analyser quelques
extraits des chansons d’Idir en vue de mettre en évidence les thématiques qui illustrent la
culture berbére. Nous nous proposons d’analyser les traditions et les valeurs berbéres qui
émergent de ces paroles. Dans un deuxiéme lieu, nous effectuerons une comparaison entre les
chansons kabyles et francaise d’Idir, en vue de mettre en lumiére les similitudes et les
différences dans la maniére dont la culture berbére est représentée et transmise a travers ses

deux langues.

L’alphabet berbére en La prononciation
latin
A A
B B
C CH
C TCH
D D
D DH
E E
€ AA
F F
G G
G DJ
% GH
H HA

36



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

| |

J J
K K
L L
M M
N N
Q QA
R R
S S
S SS
T T
T TA
U ou
w WA
X KH
Y Y
z 4

Un tableau représentant I’alphabet berbere en latin et leur prononciation

Ce tableau vise a faciliter la lecture et la compréhension des paroles des chansons d’Idir en
kabyle, en fournissant 1’alphabet berbere en latin ainsi que la prononciation associée a chaque

lettre.?°

Zhttps://www.aly-abbara.com/litterature/ Alphabet-berbere/alphabet-berbere.html consulté le 07.05.2025

37


https://www.aly-abbara.com/litterature/Alphabet-berbere/alphabet-berbere.html

Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

3. L’analyse des paroles des chansons d’Idir

3.1. Leschansons en Kabyle

3.1.1. Leconte « A Vava inouva » : une réinterprétation moderne de la chanson d’1dir

Idir, avec sa chanson emblématique ‘Vava inouva’, a marqué I’histoire de la musique
kabyle et méme dépasse les frontiéres de la Kabylie pour toucher le monde entier raison pour

laquelle est considéré comme I’hymne national kabyle.

« Bien plus qu’une chanson, le titre A baba yenuba du_chanteur kabyle Idir a quasiment le
statut d’hymne. Pas seulement pour les Algériens, les Kabyles ou les Berbéres, mais pour tous
les Maghrébins. Qu’ils vivent a Alger, a Paris ou a Casablanca, tous ont des souvenirs liés a

ce titre qu’ils connaissent le plus souvent par cceur. Et qui les émeut parfois jusqu’aux

larmes. » (Arezki Said, 2020 :1)

Cette berceuse est écrite par le poéte Ben Mohamed et composée en 1973 par Idir, il s’est
inspiré du conte kabyle Le Chéne et 1’Ogre présent dans 1’ccuvre de Taos Amrouche (Le

Grain Magique — Editions Maspero 1969).

Elle dépasse le cadre de la simple chanson pour devenir une légende vivante qui continue de
se transmettre de génération en génération. Au-dela de sa beauté mélodique et de sa poésie,
c’est I’identité culturelle affirmée qui a touché le coeur des kabyles, elle a été un moyen de
transmission des valeurs a travers ces paroles qui décrivent les traditions familiales des

kabyles.
Voici des extraits qui illustrent les traits culturels berbéres, commengons par le premier :

Amyar yedel deg wbernus
Le vieux enroulé dans son burnous
Di tesga la yezzizin

A 1’ écart se réchauffe

Mmis yetehbbir i Iqut
Son fils soucieux des ressources
Ussan deg wgarru-s tezzin
les jours défilent dans son esprit

Tislit zdeffir uzetta

38


https://www.jeuneafrique.com/938995/culture/algerie-deces-du-chanteur-idir-legende-de-la-musique-kabyle/

Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

La bru derriere le métier a tisser
Tessallay tijebbadin
Sans cesse remonte les tendeurs
Arrac ezzin d i temyart
Les enfants autour de la vieille
A sen teyar tigdimin

Cette partie de la chanson offre une représentation de la vie quotidienne ancienne au sein
d’une famille kabyle, elle décrit le réle de chaque membre de famille, ainsi que le décore qui

illustre les traditions et les coutumes kabyles.

Idir commence a décrire la scéne familiale en mettant en avant la personne la plus grande
et la plus respecté de la famille qui est le grand pere, il faut savoir qu’en Kabylie les hommes
agés sont considérées comme des figures respectés et vénérées, ils représentent pour eux la
sagesse, 1’expérience et la tradition. Ils sont sollicités pour partager leurs connaissances et
leurs conseils, notamment pour résoudre les conflits et de maintenir la paix dans la
communauté. Amyar yedel deg wbernus Di tesga la yezzizin, Le grand pére est assis dans un
coin de la piece et se réchauffe, ce dernier porte un bernous qui s’agit d’un manteau en laine,

long et sans manches, avec une capuche pointue une tenue typiquement kabyle.

Bien qu’il y ait une femme agée présente dans cette famille. Idir nous présente en second
lieu le fils du vieil homme. Cette hiérarchie des roles et des places est caractéristique de la
société kabyle ou les hommes sont considérés comme les chefs de famille et les détenteurs de
’autorite, le fils est considéré comme 1’héritier de la famille tandis que la vieille femme bien

qu’elle soit respectée pour son age est considérée comme ayant un role secondaire.

Mmis yethebbir i lqut Ussan deg wgarru-s tezzin, nous sommes confrontés ici a la
préoccupation quotidienne de nombreux hommes kabyles qui ont une famille a nourrir. Le fils
du vieil homme est particulierement inquiet quant a la fagon de subvenir aux besoins de sa
famille dans un contexte ou la vie est difficile et le travail n'est pas aisé. En effet, a cette
époque-1a, en Kabylie, la vie était rude et les moyens de subsistance étaient limités. Les
hommes kabyles devaient travailler dur pour cultiver la terre, élever des animaux et récolter
des fruits et des Iégumes pour nourrir leur famille, comme cela ne suffisait pas ils devaient

également lutter contre les éléments naturels, tels que la sécheresse et les maladies.

39



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Tislit zdeffir uzetta Tessallay tijebbadin, Dans les traditions kabyles, la belle fille est
souvent celle qui s'occupe de la maison et des taches domestiques. Ici, par exemple, elle est en
train de tisser. Le fait que cette femme soit en train de tisser souligne son réle important dans
la maintenance de la maison et de la famille. En parlant de tissage, ce dernier est un symbole
de la creativité et de la beauté kabyle, c’est une tradition séculaire qui remonte a plusieurs
siecles. Les femmes kabyles ont toujours été réputées pour leur savoir-faire en matiere de
tissage, qui est considéré comme un art traditionnel kabyle. Le tissage kabyle est caractérisé
par l'utilisation de techniques traditionnelles et de matériaux naturels tels que la laine de
mouton, le coton et la soie. Les motifs et les dessins utilisés dans les tissus kabyles refletent

I’histoire, les traditions et les valeurs de la société kabyle.

La présentation de cette famille kabyle se termine avec la grand-mere et ses petits enfants,
Arrac ezzin d i temyart asen teyar tigdimin, La grande mére, riche de son expérience et de sa
sagesse, prend place au centre de I'assemblée, entourée de ses petits-enfants, elle commence a
raconter des histoires qui ont été transmises de génération en génération, des histoires qui
véhiculent des valeurs et des morales essentielles a la vie. La grande mére utilise également
ces histoires pour transmettre les connaissances et les expériences de la famille et de la
communauté. Elle parle des ancétres, de leurs exploits et de leurs réalisations. Elle raconte les
Iégendes et les mythes qui font partie de I'histoire et de la culture berbere. Les enfants quant a
eux écoutent avec attention, ils apprennent ainsi les régles de vie, les traditions et les
coutumes de leur communauté. Malgré le manque de moyens matériels, la famille kabyle sait
apprécier les richesses de la vie. Les moments passés ensemble, les échanges, les partages et
les histoires racontées sont autant de trésors qui renforcent les liens familiaux et

communautaires.
Voici le deuxiéme extrait :

Adfel yessed tibura
La neige tapisse les portes
Tuggi kecment yehlulen
boue dans la marmite
tajmacét tettargu tafsut
L’assemblée réve du printemps
Aggur d yetran hejben

la lune et les étoiles demeurent claustrées

40



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Ma d agjemur n tasaft ldegger akkin idenyen
La blche de chénes remplace les claies
Melalend at waxam
La famille est réunie
| tamacahut ad slen

Afin d’écouter une histoire

Dans cet extrait de sa chanson, Idir nous transporte dans I'atmosphere chaleureuse et
conviviale d'un hiver kabyle, Adfel yessed tibura. L'hiver, est souvent percu comme une
période difficile a traverser, ils révent de I’arrivée du printemps tajmaét tettargu tafsut.
Cependant, pour les Kabyles, cette époque est également synonyme de réunion, de partage et
de convivialité. Alors que les gens se réfugient a l'intérieur de leurs maisons pour échapper au
froid, ils se rassemblent autour du feu, source de chaleur et de lumiére. Ce moment est propice

aux échanges, aux conversations et aux réecits d'histoires.

Idir nous montre ainsi que, méme en pleine hiver, la vie en Kabylie est riche en moments
de partage, de convivialité et de joie. Les Kabyles savent transformer les moments difficiles
en occasions de réunion et de célébration, et c'est cela qui fait la richesse et la beauté de leur

culture.

3.1.2. Mliyi (montre-moi)

Cette chanson, écrite par le poete Ben Mohamed et composée par Idir, faisant partie de son
album intitulé les Chasseurs de lumiéres, sorti en 1993. L’artiste 1’a écrite pour permettre aux
auditeurs de ressentir un sentiment d’appartenance a une identité, ce qui permet en 1’écoutant

de s’identifier a ses racines et se rappeler d’ou I’on vient.

A travers cette chanson, Idir exprime son sentiment d’appartenance a 1’identité berbére en
partageant la richesse de sa culture et en cherchant a la préserver pour la transmettre de

génération en génération.

Voici des extraits de la chanson qui illustrent des traits identitaire et culturels berbéres,

accompagnes de leur traduction en frangais :

41



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Ci-dessous, le premier extrait :
Mliyi
Montre-moi
Mliyi-d abrid n tlelli s anda yettawi?
Montre-moi ou mene le chemin de la liberté ?
Abrid yegtawin yekka-d si tudrin
Un chemin qui mene, provient des villages
Isub siyuzran, yelheq timdinin
Meéne vers les torrents (fleuves) et atteint les villes
Yettawin yer tafat
Qui meénent vers la lumiére
Sanda ur neftmetat
La ou on ne meurt pas

Abrid lejdud

C’est le chemin des ancétres

Cet extrait met en lumiéres plusieurs themes qui représentent la culture berbére, mettant en
avant la quéte de liberté Mliyi abrid n tlelli s anda yettawi, il cherche a trouver le chemin de la
paix qui renvoi aux luttes historiques de 1’indépendance vécu par les ancétres. Dans cet extrait
Idir précise que la liberté et la paix se trouvent dans la terre natale qui se référe aux termes
tudrin(villages),yuzran(les fleuves) et timdinin(les villes),Abrid lejdud(c’est le chemin des
ancétres).ces références mettent en avant 1’attachement des kabyle a leur terre en trouvant la
paix dans leur environnement naturel qui meéne vers la lumiére en représentant 1’espoir et

I’avenir qu’on trouve en suivant et en s’accrochant a la culture et aux traditions des ancétres.
Voici maintenait le deuxieme extrait :

D arraw idurar, ghas ma d ivriben
Nous venons des montagnes, méme immigres
Ula amek at nenkar
On ne peut pas le nier
A tir ini asen

42



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

O oiseau dis leur
Ghas baedent wallen, nemqgarab deg wul
Méme loin des yeux, nos cceurs sont liés
Aglav garawen

Nous sommes parmi vous

Cet extrait indique le lien profond des kabyles avec leur terre natale en parlant des
immigrés, D arraw idurar, yas ma d iyriben ula amek ad nenker. Bien qu’ils soient éloignés
de leur pays ou fils d’immigré, ils ne nieront jamais leur origine ce qui nous montre leur

puissant attachement envers leur racine.

Yas basdent wallen, nemgarab deg wul Aqlav garawen. Méme au bout du monde les
immigres restent liés a leur terre et tissés a leurs racines et que méme loin des yeux ils
demeurent prés du cceur car I’amour d’une patrie est le lien du sang ne connaissent ni distance

ni oubli.
Le dernier extrait est le suivant :
Mliyi ma imselmen
Montre-moi si les musulmans
Moaci d aeraben, lislam i sahed d kra n win i t-yumnen
Ne sont pas tous des arabes et que 1’islam appartient a tous ceux qui y croient
Yal wa ieabd -it Yelha ixedmit S tmeslayt-is nekkni s tegbaytit
A celui qui la croie la pratique dans sa langue, nous en kabyle
Amli -yi tagbaylit Amek ara ad tekker ma ur s-d yegri later
Montre —-moi comment le kabyle peu-il survivre sans laisser de traces
Ay aqcic erras, ay izem regsas
O enfant réponds-lui O tendre lion,

Win yebyan Tagbaylit ad yissin tira-s awal d usefru

43



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Qui aime le kabyle doit apprendre son écriture son vocabulaire et sa poésie”*.Dans ce
dernier extrait, Idir donne une grande importance a la langue kabyle qui constitue un élément
essentiel de son identité. L’islam qui est écrit en arabe peut étre pratique en d’autres langues
en précisant que I’islam est universel et non seulement dédi¢ aux arabes mais plutdot a ceux
qui y croient peu importe leur origine. Il montre que méme les kabyles peuvent pratiquer

I’islam avec leur langue, ce qui leur permet de se rapprocher de dieu et de renforcer leur foi.

Win yebyan Tagbaylit ad yissin tira-s awal d usefru. Idir indique dans ce vers que, pour celui
qui s’intéresse a la langue kabyle doit apprendre a I’écrire et a I'utiliser afin de la préserver et

la transmettre aux générations futures.

3.1.3. Adrar inu (ma montagne)

Idir, I'icone de la musique kabyle, a fait son grand retour aprés 20 ans de silence avec
I'album "Adrar inu", sorti en 2013 qui signifie "Ma montagne" en tamazight. Cet album est
une métaphore de la vie d'ldir lui-méme. Il revient avec une nouvelle ceuvre qui témoigne de
sa persévérance et de son engagement envers sa musique et sa culture, en choisissant ce titre,

Idir rend hommage a son héritage culturel et a la terre qui I'a vu grandir.

"Adrar Inu" est une ceuvre musicale qui allie une profonde affection pour la terre et la
culture et identité berbere a des réflexions introspectives sur la souffrance, I'injustice et les
aspirations vers un avenir radieux. Grace a son langage riche en métaphores, Idir nous invite a
une réflexion approfondie sur la condition humaine, les défis sociétaux et les valeurs qui nous
unissent, telles que I'amour familial, I'identité collective et la puissance transformatrice de la

lumiére et de I'amour.

Nous avons divisé cette chanson en deux extraits thématiques distincts, afin de faciliter la

compréhension et d’approfondir 1’analyse de son contenu.
Je vous présente le premier extrait :

Ya Ifarh amugran imi id yuyal s axxam
Quelle grande joie depuis son retour a la maison
Ruhen ak iyevlan tbeddel ddunit felli

tous les soucis se sont envoleés et le monde fut change autour de moi

2 Une étape importante a été franchie avec I’intégration de tamazight dans les programmes scolaires, désormais
cette reconnaissance et cette promotion de cette langue sont un pas vers la préservation du patrimoine culturel et
linguistique berbere.

44



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Ya aregazim babam s udem issehan
Ton pére, ton mari la fierté se lit sur leurs visages
Ger medden ad nban,Mmim geraney ad yili
Nous serons parmi les gens, ton fils avec nous
Taftilt igenwan tuyed yal amekan
La lumiere des cieux est partout allumée
Mi tsselef i lufan, tadessa deg udemis tuli
Lorsqu’elle caressa le nourrisson , le sourire parut sur son visage
Mmim abahan,ahya dheb aregman
Ton cher enfant, de I’or aux tons vifs
Ya aneragu deg berdan, babak ma ad yebdu tikli

On attendra ton pere, lorsqu’il marchera sur les sentiers

Au début de sa chanson, Idir exprime la joie du retour chez soi, a sa terre natale qui est la
Kabylie. Ya Ifarh amugran imi id yuyal s axxam, un sentiment qui résonne profondément chez
les Kabyles. En effet, les Kabyles ont souvent été contraints a I'exil, qu'il s'agisse de
migrations économiques, de déplacements forcés ou de fuites pour échapper a I'oppression.
Mais malgré ces épreuves, ils ont toujours gardé un lien indéfectible avec leur village natal,
un lien qui transcende les distances et les épreuves. Ce lien est nourri par un attachement
viscéral a la terre montagneuse qui a vu naitre leurs ancétres. Les Kabyles percoivent leur
terre natale comme une mere nourriciere et protectrice, qui les a accueillis, les a nourris et les

a protéges tout au long de leur histoire.

L'exil peut étre une expérience traumatisante, qui laisse des cicatrices profondes dans I'ame et
le cceur, mais la chanson nous dit également que cette douleur peut étre guérie une fois que
I'on retourne chez soi. Ruhen ak iyevlan tbeddel ddunit felli, Les douleurs de I'exil
disparaissent, et la vie change. On retrouve son environnement familier, ses racines, sa culture
et sa langue. Ce retour est comme un retour a soi-méme, une réconciliation avec son identité

et son passé.

Dans cet extrait Idir met en lumiere I'importance de la famille et de la transmission des
valeurs dans I’identité et la culture berberes. En évoquant les figures paternelles et filiales, il
souligne la continuité entre les générations et le réle essentiel que joue la famille dans la
préservation de I'héritage culturel. Chez les Kabyles, la fierté est un sentiment profondément

ancre dans la culture. La fierté de ses origines, de sa famille, de sa communaute et de sa

45



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

culture est considérée comme une vertu essentielle. Les hommes kabyles sont éduqués des
leur enfance a étre fiers de leur héritage et a le transmettre a leurs enfants. Cette fierté se
manifeste de différentes manieres. Elle se voit dans la fagcon dont les Kabyles parlent de leur
histoire, de leur culture et de leurs traditions. Elle se voit également dans la facon dont ils
préservent leur langue, leur musique et leur art. Et elle se voit enfin dans la fagon dont ils se

comportent envers les autres, avec dignité, respect et hospitalité.

Ya aregazim babam s udem issehan, Ger medden ad nban, Mmim geraney ad vyili
La fierté chez les hommes kabyles est également liée a I'idée de I'nonneur. L'honneur est
considéré comme une valeur essentielle dans leur culture, et les hommes sont éduqués a
défendre leur honneur et celui de leur famille a tout prix. Cela signifie qu'ils doivent étre préts
a faire face a tout ce qui menace leur honneur, qu'il s'agisse d'une attaque physique, d'une

insulte ou d'une menace a leur réputation.

En évoquant la fierté et I'nonneur dans sa chanson, Idir rappelle aux Kabyles I'importance
de préserver leur héritage culturel et de défendre leur dignité. Il leur rappelle que leur fierté
est liée a leur histoire, a leur culture et a leur communauté, et qu'ils doivent la transmettre a

leurs enfants pour que celle-ci survive.

Le chanteur évoque également I’importance d’avoir des enfants, Mi tsselef i lufan, tadessa
deg udemis tuli. Le geste de caresser I'enfant est un symbole puissant de protection, de
transmission des valeurs et d'espoir pour un avenir meilleur. Ce geste renvoie a I'idée d'un
futur sans les fardeaux du passé, ou les enfants pourront grandir et s'épanouir sans les poids

des luttes et des souffrances.

Les expressions Mmim abahan, ahya dheb aregman sont des témoignages de I'amour et de
I'espoir qui naissent de la jeunesse et de la beauté de I'enfance. Idir exprime ainsi la fierté et la
joie de voir les enfants grandir et se développer, et le potentiel qui est en eux.

Dans la société kabyle, les enfants sont considérés comme une bénédiction et un signe de
prospérité. Les garcons sont particulierement valorisés car ils sont censés perpétuer la lignée
familiale, comme ils sont encouragés a apprendre les traditions et les valeurs kabyles, telles

que I'honneur, la dignite et la solidarité.

46



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Voici le deuxiéme extrait :

yas d itij yeyran ney d adfel yessan
Méme quand le soleil est brulant, méme quand la neige a déposé son manteau
yas d azru yehfan hemlayk ay adrar inu
Méme quand la roche est aiguisée je t’aime ma montagne
S ddaw igenwan, yekccem ger yetran
Sous les cieux, il s’est incrusté parmi les étoiles
Nettargu yef ussan i deg lhif ur d tesnulfu
On réve des jours ou la misere ne s’invente pas
Ay akal imeyban ur yelli win yerwan
O terre des pauvres , personne n’est rassasié
Ay kelkhay zman, amzun newwi daawessu
Le temps nous a joué un tour, comme si nous etions maudits
A nnif iyyetccan, ahya a ttar aberkan
La fierté nous a rongé, O vengeance noire par laquelle on répond
| nettarra s wurfan, imi neyil degs dwa hellu

De la colére qu’on croit remede pour guérir

La chanson n'est pas dénuée de réflexions profondes sur la souffrance et les défis. Les
paroles yas d itij yeryan ney d adfel yessan, yas d azru yehfan font références aux épreuves et
les obstacles de la vie. Cela représente la lutte contre les difficultés, qu'elles soient sociales,
politiques ou personnelles. Les Kabyles ont toujours été confrontés a des défis et des luttes,

mais ils ont toujours trouvé la force de résister et de se battre pour leur liberté et leur dignité.

La phrase Hemlay-k ay adrar inu incarne I'attachement indéfectible d'Idir & sa terre natale,
malgré les souffrances et les luttes. Cette déclaration d'amour est un témoignage de la
connexion profonde que les Kabyles ont avec leur terre et leur culture. La montagne est un
symbole de I'identité et de la fierté kabyle, et Idir exprime ainsi son amour et sa gratitude pour

cette terre qui I'a vu naitre et grandir.

La montagne occupe une place centrale dans la culture et I'identité berbéres. Pour les
Kabyles, la montagne est bien plus qu'un simple relief géographique ; elle représente la
mémoire collective, le foyer et I’enracinement, ou les ancétres ont vécu, travaillés et luttés
pour leur survie. Elle est le symbole de la résistance et de la détermination des Kabyles face

aux envahisseurs et aux oppresseurs. La montagne a été le refuge des Kabyles pendant les

47



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

périodes de troubles et de guerres, et elle a permis a la communauté de se maintenir et de se

développer.

Nettargu yef ussan i deg Ihif ur d tesnulfu, Ay akal imeyban ur yelli win yerwan, Ay
kelkhay zman, amzun newwi daawessu. Les paroles de cette chanson illustrent bien la vie des
kabyles qui ont connu une histoire marquée par la miséere et la pauvreté, notamment sous la
colonisation francaise et les régimes autoritaires qui ont suivi. Les conditions de vie étaient
souvent difficiles, avec des villages pauvres et isolés, des terres arides et des ressources
limitées. Les Kabyles ont da lutter pour survivre, avec des familles nombreuses et des revenus
faibles. La pauvreté a entrainé des problemes de santé, d'éducation et de logement. Ils ont
vécu dans des conditions de vie précaires, avec des maisons en terre ou en pierre, des toits en
tuile ou en chaume, et des sols en terre battue. Les enfants kabyles ont grandi dans un
environnement ou la pauvreté et la misere étaient omniprésentes, et ou les opportunités de
développement et de progres étaient limitées. La pauvreté a également eu un impact sur la
santé des Kabyles, et les soins médicaux étaient souvent inexistants ou inaccessibles. Les
Kabyles ont d0 recourir a des remedes traditionnels et a des pratiques de médecine

traditionnelle pour soigner leurs maladies.

Malgré ces difficultés, les Kabyles ont toujours maintenu leur dignité et leur fierté. lls ont
lutté pour leurs droits et leur liberté, et ont résisté a l'oppression et a la domination. Les
Kabyles ont également développé une culture riche et vibrante, avec une musique, une poésie

et un art qui reflétent leur histoire et leur identiteé.

3.1.4. Cfiy (je me souviens)

Cette chanson a été écrite par le poéte Ben Mohamed et composeée par Idir, elle fait partie
de I’album «A Vava inouva" sortie en 1976. Comme son titre 1’indique, cette chanson
exprime une nostalgie a la terre natale d’Idir en évoquant ses souvenirs d’enfance vécus
auprés de sa mere en Kabylie en montrant ’importance des liens familiaux et plus
particulierement celle de sa mére, qui avait joué un réle fondamental dans la construction de
son identité en lui transmettant des valeurs et des principes de la culture et de 1’identité

berbere.

Dans cette chanson, Idir met en lumieére le role de sa mére dans la construction de son

identité et de son influence qui lui a permis de développer un puissant sentiment

48



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

d’appartenance a sa terre natale et un attachement a ses origines kabyles en respectant la

culture et les traditions familiales de ses ancétres.

Voici des extraits de cette chanson qui mettent en lumiére des traits identitaires et culturels
berberes :

Le premier extrait est le suivant :
Nek terrid-iyi yer dduh
Au berceau, tu m'avais placé
A yemma ur ttissey ara
O mére, je n'ai point dormi
Cfiy tmutled-iyi
Je me souviens, tu m'avais comparé
Ver tzurin n bwafrara
Au raisin frais du bon matin
Yessi tferhed mi meqrey
Fiere de me voir grandir
Tuyam taftilt di Ihara

Une lampe s’est illuminée dans la maison

Dans cet extrait, Idir évoque 1’amour maternel et ses souvenirs de son enfance pres de sa
meére. 1l se remémore des moments précieux et nostalgiques en disant « Au berceau, tu
m'avais placé »cela lui rappelle la douceur et la protection que sa mére lui offrait quand il était
enfant.

Idir donne une grande importance a ces moments passes avec sa mere qui lui rappelaient
son enfance, remplie de bonheur et ces instants d’innocences, pleins de pureté en lui donnant
I’impression d’étre unique en le comparant au « Au raisin frais du bon matin » ce qui signifie
qu’il était une perle a ses yeux. Cela lui fait ressentir I’amour et I’affection de sa mere, qui lui

exprimait sa fierté de le voir grandir a ses c6tés, remplissant sa vie pleine de bonheur.
En résumé, cet extrait indique que la mére occupe une place centrale dans la société

kabyle. Elle est le pilier de la famille, éduquant ses enfants selon les principes transmis par les

ancétres. Cela contribue a construire une identité culturelle berbére dans chaque foyer.

49



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Dans cette chanson Idir donne une grande importance aux liens familiaux, surtout a celui de
sa mere qui lui a offert non seulement I’amour maternel mais lui a transmis cet amour et ce

profond attachement a son pays natal.

Voyons le deuxieme extrait :
Twessad iyi yef gma
Tu m’as conseillé sur mon frére
Ad beddey yur-es ad yimyur
Que je sois a ses coté jusqu'a qu’il soit grand

Ad afey yer tuyat —iw

Je le trouverai a mes épaules

Win ur nesei tagmat mahqur

Celui qui n’a pas de frére est méprisé

Dans ce deuxieme extrait, Idir évoque les conseils que lui donnait sa mere sur son frére, en
grandissant a ses cotés. Cela renforce les liens fraternels en créant un sentiment de complicite,
tout en partageants des moments de bonheurs et de douleurs peu importe les situations. La
société kabyle donne une grande importance aux liens fraternels qui représentent un soutien et
une protection au sein de la famille. Pour celui qui n’a pas de frére a ses cOtés est percu
comme vulnérable.

Les liens fraternels ont une grande importance dans la société kabyle, un frere dans une
famille représente une solidarité, un soutien mais aussi un héritier qui prendra le relais des
affaires familiales et des responsabilités en prenant les bonnes décisions qui assurent et
protégent les intéréts des membres de sa famille, ce qui lui donne le droit d’étre le garant en
continuant de veiller a ce que la culture et les traditions soient respectées dans la famille afin
qu’elles soient transmises aux futures générations.

Pour les familles kabyles avoir des gargons est une vue comme une chance, par exemple 1’ors
des mariages kabyles les invités souhaitent aux nouveaux mariés, que leur premier enfant soit
un gargon. C’est dans leur tradition de toujours souhaiter un gargon comme premier héritier.
Cette tradition prouve I’'importance qu’accordent les familles kabyles au garcon qui jouera
plusieurs réles, il sera le pilier et premier responsable de sa famille dans le cas ou son pere
décéde, un frére pour ses sceurs, un soutien pour ses fréres ce qui méne a ce qu’il soit apprécié
et respecté par toute sa famille et toute sa communauté en le prenant comme exemple pour la

future génération.

50



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

C’est ces liens familiaux qui existent dans chaque foyer kabyle et qui rendent la societé
kabyle unie et puissante. Une bonne relation familiale est un élément clé pour construire une

identité culturelle berbére.

3.1.5. Weltma (ma sceur)

Cette chanson d’Idir fait partie de son album ay arrac¢ ney, elle est plus qu’une chanson,
c’est un message qui touche a des problématiques profondes liées a la place de la femme dans
la société kabyle. Elle prend une signification particuliére dans ce contexte, car elle met en
lumiére les défis et les injustices que les femmes kabyles peuvent rencontrer. Elle reflete les
réalités socioculturelles de la région, ou les femmes ont historiqguement été soumises a des

attentes et des pressions spécifiques au sein de la société.

Avec une seule chanson, Idir a réussi a résumer la vie des femmes kabyles, capturant
I'essence de leurs luttes, de leurs espoirs et de leurs réalités quotidiennes. Cette chanson offre
une fenétre profonde sur la condition féminine dans la société kabyle. Pour en extraire toute la
signification et comprendre les nuances de son message, nous avons choisi de la décomposer
en plusieurs extraits significatifs. Chaque extrait révele un aspect particulier de la vie des
femmes kabyles, qu'il s'agisse de leur réle dans la famille, de la pression sociale qu'elles
subissent ou de leur quéte d'identité et d'autonomie. En analysant ces différents passages, nous
pouvons mieux saisir la complexité de leur existence et lI'impact profond que cette chanson a
eu en donnant voix a leurs expériences et a leurs aspirations. Cette approche nous permet de
mettre en lumiére les différentes facettes de la condition féminine kabyle, telles que décrites

par Idir, et d'en faire une étude approfondie et nuancée.

Voici le premier extrait de cette chanson qui illustre des trais culturels berbéres :

Uh a Weltma
Oh ma soeur
am-iniy lehdur garrihen
J’ai a te dire des mots durs
Yiwen ur kem-ibya
Personne ne voulait de toi
Asmi d-luled i kem-ugaden

Depuis ta naissance I’on te craint

51



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Kem d Ibumba
Tu es une bombe a retardement
Ma tecded ar d-xnunsen
On se vautrerait si tu glaisais
Wi llan si [giha-m yuyes

Ceux qui sont de ton coté sont désespérés

Dans la chanson d'Idir, le terme "ma sceur" prend une signification profonde, dépassant le
lien de parenté pour représenter toutes les femmes kabyles. Cette expression symbolise une
solidarité et une identification avec les luttes et les défis que rencontrent les femmes dans
cette société traditionnelle. Les Kabyles, en effet, ont souvent une perception complexe des
filles, qui sont considérées comme porteuses de I'nonneur familial. Dés leur naissance, les
filles sont percues comme des responsabilités, des "bombes" comme I’avait dit Idir dans sa
chanson kemm d lbumba dont il faut contrdler les actions pour éviter toute atteinte a la
réputation de la famille.

Asmi d-luled i kem-ugaden cette pression est immense, car si une fille commet une erreur ou
adopte un comportement jugé non conforme aux coutumes et traditions, c'est toute la famille
qui est humiliée. Contrairement aux garcons, qui bénéficient d'une grande liberté d'action sans
craindre de ternir I'nonneur familial, les filles sont soumises a des attentes et des contraintes
strictes. Si un garcon agit de maniere répréhensible, il est souvent pardonné ou considéré
comme faisant partie de son développement, tandis qu'une fille dans la méme situation risque
d'étre reniée, voire rejetée par sa propre famille.

Cette différence de traitement reflete des dynamiques sociales profondément enracinées, ou
le genre joue un role déterminant dans les opportunités, les responsabilités et les jugements
portés sur les individus. La chanson d'ldir met en lumiere ces reéalités et plaide pour une
reconnaissance et une valorisation des femmes kabyles au-dela des seules considérations

d'honneur familial.

Voici le deuxieme extrait de la chanson :

Lehqg-im yemha
Ton héritage est effacé

Id am-t-ic¢can d atmaten

52



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Englouti par tes propres fréres
Tenzid s rrexa
Tu as été vendue pour rien
Sussq fran-t yergazen
Marché conclu par les hommes
Tekfa rehba
La procédure est close
Teffyed axxam s lehzen
Tu as quitté, malheureuse, la Maison
Wi llan si Igiha-m yuyes

Ceux qui sont de ton coté sont désespérés.

Dans la culture traditionnelle kabyle, il existe une préférence marquée pour les garcons
plutdt que pour les filles. Cette préférence est souvent enracinée dans des considérations
sociales et économiques. Les garcons sont souvent considérés comme les héritiers naturels de
la lignée. D'un autre c6té, les filles sont souvent percues comme étant destinées a quitter la
maison familiale une fois mariées, rejoignant ainsi la famille de leur époux. Cette perception
peut créer une pression sur les filles pour qu'elles maintiennent I'nonneur de la famille, car
leur comportement est souvent consideré comme reflétant directement sur la réputation de
leur famille d'origine. Par conséquent, les parents peuvent étre plus stricts envers leurs filles,
leur inculquant des valeurs traditionnelles et des normes sociales strictes pour préserver
I'nonneur familial.

Lehg-im yemha, Id am-t-iccan d atmaten. La préférence pour les garcons se manifeste
également dans les pratiques successorales. Les filles sont souvent exclues de I'héritage
familial, leurs fréres héritant de la majorité, voire de la totalité, des biens familiaux. Cette
exclusion des filles de I'héritage est une pratique courante, basée sur des traditions et des
coutumes qui considerent que les garcons sont les continuateurs de la lignee familiale et les
responsables de la prise en charge des parents agés. Les filles, quant a elles, sont souvent
considérées comme faisant partie de la famille de leur mari une fois mariées, et donc comme
n'ayant pas besoin d'hériter de leurs parents. Cette pratique est discriminatoire et peut laisser
les filles dans une situation de vulnérabilité financiere et économique, dépendantes de leurs

freres ou de leurs époux pour leur bien-étre matériel. Cette situation est d'autant plus

53



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

problématique qu'elle est souvent justifiée par des arguments culturels et traditionnels,

perpétuant ainsi les inégalités entre les sexes.

Découvrez le troisieme extrait :

Asen n temayra amek aken iyezifed a yid
Le jour de la féte la nuit était particulierement longue
Athan tura tevdled axxam ur tebnid
Voila maintenait tu as changé de maison que tu n’as pas construit
Terra temara ettf immim ad hedren weyid
La situation I’exige ferme ta bouche et laisse les autres parler a ta place
Wi llan si Igiha-m yuyes

Ceux qui sont de ton coté sont désespérés.

Uh a weltma ziyen lehalam tettiyd
Oh ma sceur, au bout du compte ta situation est bouleversante
se3u derya di lehif ateniderbit
Aie une progéniture que tu éléveras péniblement
Yebikem temaa, di rebhen nesen tettmnid

Tu es égoiste, tu esperes leur réussite

Idir évoque également un sujet important qui est le mariage au sein de la communauté
kabyle, le mariage des filles est souvent considéré comme une transaction commerciale, ou les
hommes décident du sort de leurs filles sans nécessairement prendre en compte leurs désirs ou
leurs aspirations. Cette pratique est décrite par Idir comme une forme de marchandage, Tenzid
S rrexa, ou les filles sont considérées comme des biens a échanger sur le marché (le suq)
Sussq fran-t yergazen. Les hommes décident de qui épousera leur fille, souvent sans consulter
la fille elle-méme, et parfois sans tenir compte de son age ou de sa maturité. Cette pratique est
d'autant plus problématique que les filles sont souvent mariées trés jeunes, parfois des I'age de
12 ou 13 ans, a des hommes beaucoup plus &gés, voire méme a des hommes qui ont I'age de
leur pere ou de leur frere. La fille qui est destinée a un mariage arrangeé est souvent confrontée
a une situation ou elle n'a pas d'autres choix que d'accepter la décision des hommes de la
famille, Terra temara ettf immim ad hedren weyid, malgré ses propres désirs, ses aspirations

et ses sentiments, elle est contrainte de se soumettre a la volonté de ses parents ou de ses

54



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

tuteurs. Cette situation peut étre particulierement difficile pour les filles qui sont contre le
mariage, car elles sont souvent forcées de quitter leur famille et leur communauté. Idir met en
lumiére cette réalité en disant qu'elle sort malheureuse de chez elle. Teffyed axxam s lehzen,
soulignant ainsi le désespoir et la tristesse qui peuvent accompagner ces mariages forces.
Dans ce contexte, la chanson d'Idir peut étre vue comme un cri de protestation contre ces
pratiques et comme un appel a la reconnaissance des droits et de la dignité des femmes.

La situation de la femme kabyle est marquée par des défis considérables, Uh a weltma
ziyen lehalam tettghid, notamment lorsqu'elle se retrouve contrainte de quitter son
environnement familial pour reconstruire une nouvelle vie dans un lieu inconnu. Asaou derya
si lehif atheniderbitt, Elle aspire a fonder une famille et a élever ses enfants malgré les
difficultés et les sacrifices personnels gu'elle endure.

Yebikem temaa, di rebhen nesen tettmnid, son engagement a offrir a ses enfants une vie
meilleure, malgré les souffrances et les pénibilités qu'elle-méme traverse, témoigne d'une
résilience et d'une détermination profonde. Cette dynamique complexe révele la force et la
capacité de la femme kabyle a surmonter les obstacles et a maintenir une vision positive pour

I'avenir, méme dans les circonstances les plus difficiles.

3.1.6. Ssendu (baratte)

Le titre de la chanson " Ssendu " est I’un des morceaux les plus célebres du répertoire
musical d’Idir. Sortie en 1976, faisant parti de son premier aloum "A Vava Inouva " Cette
ceuvre symbolise non seulement 1’identité culturelle berbére, mais aussi le travail quotidien
des femmes kabyles, considérées comme le pilier de la maison en s’occupant de toutes les
taches ménagéres et culinaires parmi ces taches qui est la fabrication du beurre par le

processus du barattage.

Ce beurre produit est distribué a toute la famille et la communauté aux moments des
rassemblements. Cette pratique culinaire est un héritage qui se transmit de génération en
génération. Chaque foyer de la communauté berbére pratique la tradition du barattage du lait
beurre de maniére traditionnelle dans une ambiance familiale rythmée par des chants, assurant

ainsi la transmission de cette compétence culturelle aux genérations futures.

Idir avait écrit cette chanson en se remémorant de ses souvenirs d’enfance, en voyant sa
mere baratter du lait mis dans une calebasse, cette image d’elle lui avait donnée 1’idée d’écrire
cette ceuvre pour rendre hommage a sa meére et a toutes les femmes berberes exercant cette
activité.

55



Chapitre 11

Approche descriptive et analytique du corpus

Voici quelques passages de la chanson "Ssendu ", qui mettent en lumiére les éléments

culturels berbéres :

Voici le premier passage :

Ssendu, Ssendu fk-ay-d udi d amellal
Baratte ! Baratte ! Donne-nous du beurre blanc
Ssendu, Ssendu aken ad neccar abugal
Baratte ! Baratte ! Pour qu’on remplisse le jarre
Ndu ndu ay iyi efke-d tawarect n wudi
Baratte baratte-toi lait et donne une motte de beurre
Akken itt netmenni

Comme nous la désirons

Dans ce petit passage, Idir parle de la fabrication du beurre, une tradition essentielle

transmise au sein de la communauté berbére, cette activité est réalisée par les femmes qui

utilisent une baratte qui est un objet non seulement culinaire mais aussi un aspect identitaire et

culturel berbéres, utilisée pour battre le lait mis dans une calebasse ou elles le font agité

jusqu’a ce qu’il se transforme en beurre blanc. Ce processus de fabrications fait manuellement

en utilisant la force des bras. Celle —ci représente non seulement une culture berbére mais

aussi le réle des femmes qui se chargent des préparations culinaires pour leur famille.

Voici le deuxiéme passage de la chanson :

Taxsayt i hazen ifassen, d kem ad yeseiy d Ibadna
Calebasse entre mes mains, ¢’est tol ma confidente
Ula ma laz yettwasen, Ihif yezzuznit ¢cha
On connait méme la faim, le chant adoucit la misere
Nusad yurem ad nessendu taxsayt-iw teyra i lhu
Nous venons baratter, ma calebasse instruite au bien
Iyi ad yendu yefru, ad yendu yefru

56



Chapitre 11

Approche descriptive et analytique du corpus

Mon petit lait sera brassé, separé

S Ifedl-ik a baba inu, s Ifedl-ik a baba inu

Par la grace de mon ancétre, Par la grace de mon ancétre

Dans ce passage, Idir décrit I’image des femmes berbéres fabriquant du beurre, en se

servant d’une calebasse qui est une courge séchée utilisée comme récipient dans lequel elles

conservent le plus souvent les produits liquides tels que 1’eau ou le lait, elles remplissent la

calebasse de lait puis la font secouer avec force jusqu'a ce que le lait se transforme en beurre.

Cette pratique est non seulement une tradition mais aussi une occupation pour les

femmes. Dans la communauté berbére la femme n’est pas autorisée d’exprimer ses émotions,

cette tradition culinaire est une occasion pour elles d’exprimer leurs sentiments en se confiant

a la calebasse en la faisant agiter tout en chantant pour oublier leur pauvreté et leur

souffrance.

« S Ifedl-ik a baba inu, s Ifedl-ik a baba inu » c’est a travers ce vers qu’Idir met en évidence le

role des ancétres dans la transmission de cette tradition qui est un héritage culturel

profondément ancré dans chaque foyer des familles berberes.

Voici le troisieme passage :

A taxsayt barka tura, la twaliy grib d azal
Calebasse, ¢a suffit maintenant, tu vois bien qu’il se fait tard
Vurem id rryiy tuttra byiy- kem ad tared azal
Je t’implore, récompenses mes efforts
Ssendu s ufus n Igis, udi yufrar yettharqis
J’ai baratté avec mesure et précision, Le beurre flotte et frétille
Ksey- d aeber d nefs-is, i temyart d waraw-is

J’ai eu une mesure et demie, pour la vieille et ses petits

| temyart d waraw-is
Pour la vieille et ses petits

57



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Dans les trois premiers vers de ce passage, Idir fait référence a la facon dont les femmes
pratiquent le barattage du lait en travaillant durement pour le transformer en beurre, illustrant
ainsi leur impatience pour réussir a obtenir le produit final. Ce qui signifie que cette tache est
tres difficile a accomplir et demande non seulement du temps mais aussi de la force et de la

patience.

« Ksey- d acber d nefs-is, i temyart d waraw-is » ce vers fait allusion a I’une des valeurs
essentielles de la communauté berbére qui est la générosité, cet esprit de partage consolide les

relations familiales et communautaires.

3.1.7. Zwitt rwitt (fais la féte)

Zwitt rwitt un titre mythique du répertoire d’Idir, elle représente 1’unité et la fraternité de la
communauté kabyle. Depuis sa sortie en 1976 sur I’album Vava inouva, cette chanson est
devenue un incontournable des célébrations familiales en Algérie et bien au-dela. Elle capture
I’essence des fétes traditionnelles kabyles et témoigne de la richesse de la culture kabyle et de
sa capacité a unir les individus autour de valeurs communes tel que le respect des traditions.

Cette chanson véhicule des paroles riches en traits culturels spécifiques a la culture
berbere. Pour mieux comprendre les références culturelles qui y sont présentes, nous allons
procéder a une découpe de la chanson en fonction de chaque symbole et valeur qui

caractérisent I’identité culturelle berbére.

Voici le premier passage qui illustre les traits culturels berbéres :

Ladmum lexwal idulan, igriben akken ma llan
Tous les oncles sont ici
Les cousins, proches et alliés
D-itmyra atenmsaman
Pour la féte, sont réunis
Zwit rwitt
Danse et lache toi
Ya bu backid yef tuyat
O I'nomme au fusil, debout
yef slalwent Ixalat

Sur qui, on lance des youyous

58



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Kecc iterja tswi3t
Tout le monde t’attend, c¢’est ton moment
Zwit rwitt

Danse et lache toi

La3mum lexwal idulan, igriben akken ma lla, Idir met en avant lI'importance de la famille
dans la culture kabyle, en décrivant la réunion de toute la famille pour assister au mariage de
leur garcon. Cette insistance sur la présence de toute la famille souligne la solidarité familiale
qui est une valeur fondamentale de la culture kabyle. La famille est considérée comme une
unité fondamentale de la société, ou les liens familiaux sont renforcés et ou les traditions et les
coutumes sont perpétuées. La réunion de la famille pour un événement important comme un
mariage est donc une occasion pour célébrer la solidarité de la famille et pour transmettre les
valeurs et les traditions de la communauté aux jeunes générations.

Ya bu backid yef tuyat, en Kabylie, lors des fétes et des célébrations, il est courant de voir
les hommes brandir des fusils qui sont utilisés pour tirer des coups de feu en l'air, créant ainsi
une ambiance festive et joyeuse. Cette tradition, connue sous le nom de "tirs de joie", est une
pratique ancestrale qui remonte a I'époque ou les Kabyles célébraient les victoires militaires et
les événements importants. Aujourd'hui, cette tradition est toujours vivante et est considérée
comme un élément essentiel de la culture kabyle. Les tirs de joie sont souvent accompagnés
de musique, de chants et de danses, créant ainsi une atmosphere électrique et festive qui

rassemble les communautés et renforce les liens sociaux.

Voici le deuxiéme passage qui met en avant les traits culturels berberes :

ay afus I3bitt

Faites taper vos mains

Ya Ibarud hmitt
Faites peter la poudre a canon

ad tzlez tegnnitt

Faites trembler le sol

wetet ay-inebgawan

O invités tapez des mains

Lawan n-tagmat dwa

59



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

C’est un moment de fraternité et d’amour
Azzelt ay ima3radan
Prenez soin des inivités
Tkhuss tiqqit lgehwa

Il leur manque un peu de café

Lors des fétes et des célébrations, les Kabyles sont connus pour leur hospitalité et leur
générosité envers leurs invités, Azzelt ay ima3radan. Il est considéré comme un devoir sacré
de prendre soin de ses hotes et de leur offrir un accueil chaleureux et respectueux.

Les Kabyles préparent souvent des plats traditionnels et délicieux pour leurs invités, tels que
le couscous. Tkhuss tiqqit Igehwa, ils leur offrent également des boissons comme le café avec
des gateaux traditionnels tel que Lekhfef??,

Une fois que les invités sont servis et rassasiés, ils se lévent pour danser et faire la féte. Les
Voix s'élévent pour chanter et crier de joie. La musique traditionnelle kabyle résonne dans
I'air, entrainant tout le monde dans un tourbillon de danse et de féte jusqu’a faire trembler le
sol. Les générations se mélangent, les jeunes et les vieux dansent ensemble, et les différences

sociales sont oubliées dans la joie collective.

Voici le troisieme passage :

Kunwi a yidabbalan
Vous les tambourinaires
Gerzzat-ey-id zzedwa

Amusez nous bien pendant cette soirée

En Kabylie, a I'époque traditionnelle, les moyens de divertissement étaient limités, mais les
gens avaient une grande capacité a créer de I'ambiance et a faire la féte avec les ressources
disponibles. Les Idebbalen, un groupe de tambourinaires, jouaient un réle essentiel dans les
célébrations, notamment lors des mariages. Avec leurs tambours, ils créaient une atmosphére
électrique, accompagnée de chants traditionnels et de youyous, ces cris de joie et de
félicitation qui caractérisent les fétes kabyles. Les tirs de fusil, qui ajoutaient une touche de
dynamisme et de festivité, venaient compléter cette symphonie de sons. Les Idebbalen, avec

?2Lekhfef est un beignet traditionnel, préparé a partir d’une pate levée faite de farine ou de semoule fine, ce qui
lui donne cet aspect éponge a la cuisson

60



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

leur talent et leur creativité, parvenaient a créer une ambiance extraordinaire, qui rendait les
mariages inoubliables. Leur musique et leurs chants étaient capables de faire vibrer les coeurs
et de rassembler les gens dans une méme joie et une méme féte Kunwi a yidabbalan, Gerzzat-
ey-id zzedwa.

s étaient ainsi les maitres de cérémonie de ces fétes traditionnelles, qui restaient gravées

dans la mémoire collective des communautés kabyles.

Voici un autre passage :

Timyarin d-tslatin
Les belles méres, les belles filles
Tinudin d tlusatin
Les belles sceurs
Ya-d lawan a tulawin ad tserhamt i-teyratin

C’est le moment pour vous les femmes de lacher vos youyous

Dans cette partie de la chanson, Ya-d lawan a tulawin ad tserhamt i-teyratin Idir fait appel
a toutes les femmes pour faire des youyous, une tradition ancestrale qui est profondément
enracinée dans la culture kabyle. Les youyous sont des cris de joie et de félicitation qui sont
émis par les femmes lors des célébrations et des fétes traditionnelles, telles que les mariages et
les naissances. Les youyous sont une forme d'expression émotionnelle qui permet aux femmes
de manifester leur joie, leur bonheur et leur fierté. lls sont généralement émis en groupe, avec
les femmes qui se rassemblent pour crier ensemble, créant ainsi une atmospheére festive. Ils
sont également une facon pour les femmes de participer activement aux célébrations et de
prendre part a la joie collective. lls sont souvent accompagnés de gestes et de mouvements,

tels que les bras levés ou les mains qui battent I'air.

Dans la culture kabyle, les youyous sont considérés comme une forme d'art et d'expression
qui est propre aux femmes. lls sont transmis de génération en génération, avec les femmes qui

apprennent a faire des youyous des leur enfance.

61



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

On termine avec le dernier passage :

Kemm aymmas sguzyin
A toi la mére du marié
Tamrya n-mmim
C’est la féte de ton fils
yef teqgened afzim

Celui qui porte le bijou que tu lui a donné

Kemm aymmas sguzyin, yef teqgened afzim, Idir rend hommage a la maman du marié dans
sa chanson en évoquant la tradition kabyle du don de I'afzim, un bijou traditionnel en argent
qui est une sorte de ceinture. Selon cette tradition, la maman du marié offre cet afzim a son
fils lors de son mariage, comme un symbole de son amour et de sa bénédiction. L'afzim est un
élément important de la culture kabyle, qui représente la transmission des valeurs et des
traditions de la famille. En évoquant cet afzim dans sa chanson, Idir souligne I'importance de
la famille et met en avant la richesse culturelle et les traditions ancestrales de la Kabylie.

Les mariages kabyles sont des événements importants qui rassemblent les communautés et
renforcent les liens familiaux et sociaux. Malgré les difficultés économiques et les moyens
limités, les Kabyles accordent une grande importance a ces célébrations, qui sont souvent
I'occasion de renouer avec les traditions et les coutumes ancestrales. Les mariages kabyles
sont en effet des moments de grande joie et de féte, ou les gens se réunissent pour célébrer
I'union de deux jeunes gens et pour renforcer les liens entre les familles et les communautés.
Les Kabyles sont trés attachés a leurs traditions et a leurs coutumes, et ils font souvent preuve
d'une grande créativité pour organiser des mariages somptueux et mémorables, méme avec
des moyens limités. C'est ainsi que les mariages kabyles sont souvent des moments de grande
beauté et de grande émotion, ou les gens se réunissent pour célébrer la vie, I'amour et la

famille.

3.2.  Leschansons en Francais
3.2.1. Lettre a mafille

Cette chanson est écrite sous forme de lettre par Fabien Marseau, connu sous le nom de
Grand Corps Malade. Et la musique composée par Tanina Cheriet (fille d’Idir) chantée par
Idir spécialement pour sa fille. La chanson est Sortie en 2007, c’est une ceuvre qui exprime

I’amour d’un pére pour sa fille.

62



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Dans cette chanson Idir exprime avec fierté son amour pour sa fille tout en soulignant ses

regrets concernant 1’éducation qui lui a transmise en évoquant les principes d’éducation de
ses ancétres et en faisant référence aux interdits et aux regles de la communauté kabyle qui
représentent 1’aspect identitaire et culturelle berbeéres.
Avec cette chanson Idir a pu transmettre un message significatif sur 1’éducation de sa fille en
lui offrant son amour et son affection tout en suivant les regles et les traditions berbéres. Idir
transmet son envie d’éduquer sa fille selon sa culture et tout en lui laissant la liberté de vivre
et de s’épanouir dans sa vie et de profiter du monde moderne sans limites.

A travers cette chanson, Idir & montrer que malgré les difficultés engendrées par la société
kabyle dans 1’éducation de sa fille, la culture berbére transmise par ses ancétres montre
I’attachement et I’amour que portent les parents pour leurs enfants est comme celui qu’ils

ressentent envers leur terre natale. Et ¢’est ce qui nous montre la beauté de la culture kabyle.

Voici quelques extraits de la chanson qui mettent en avant les traits identitaires et culturels
berbéres :

A suivre le premier passage :

Je t'ai élevée de mon mieux, et j'ai toujours fait attention
A perpétuer les régles, a respecter la tradition
Comme l'ont fait mes parents, crois-moi sans riposter

Comme le font tous ces hommes que je croise a la mosquée.

A travers ces paroles : [j’ai toujours fait attention A perpétuer les régles... & respecter la
tradition Comme l'ont fait mes parents], Idir parle de la maniére dont il a éduqué sa fille en
faisant tout son possible pour bien I’élever dans de meilleures conditions en suivant les régles
héritées par ses ancétres tout en respectant la tradition familiale qui représente les valeurs
identitaires et culturelles berbéres. Le chanteur révele cette contrainte que certaines personnes
éprouvent en éduquant leurs enfants selon les traditions familiales.

Cet extrait dévoile I’importance de I’éducation qui est constituée de reégles et de principes
que les familles kabyles donnent a leurs enfants tout en leurs transmettant les traditions
familiales afin de leur fournir une identité culturelle berbére dont ils seront fiers et qu’ils

puissent a leurs tours la préserver et la transmettre aux futures générations.

63



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Celui-ci est le deuxieme extrait :
Tout le monde est fier de toi, tu as toujours été une bonne éléve
Mais a-t-on vu assez souvent un vrai sourire sur tes lévres ?
Tout ¢a j'me le demande, mais jamais en face de toi

Tu sais ma fille chez nous, il y a des choses qu'on ne dit pas.

A travers ce vers : « Tout le monde est fier de toi, tu as toujours été une bonne éleve » Idir
exprime sa fierté et sa reconnaissance et celle de la société berbére envers la réussite de sa
fille en énoncant que dans la culture berbére la réussite d’un individu est une réussite
collective. De plus Idir est fier de sa fille qui a grandi en respectant les regles familiales tout
en se préoccupant de ce qu’elle ressent réellement sans lui poser la question. « Tu sais ma fille
chez nous, il y a des choses qu'on ne dit pas ». En soulignant que dans la culture berbére

I’expression des sentiments est retenue ainsi que 1’amour et la tendresse par pudeur culturelle.

Voici le troisieme extrait :
Je veux que tu cries, et que tu chantes a la face du monde
Je veux qu'tu laisses s'‘épanouir tous ces plaisirs qui t'inondent
Je veux que tu sortes, je veux que tu ries, je veux que tu parles I'amour
Je veux que tu aies le droit d'avoir 20 ans
Au moins pour quelques jours.
Il m'a fallu du courage pour te livrer mes sentiments
Mais si j'écris cette lettre, c'est pour que tu saches, simplement
Que je t'aime comme un fou, méme si tu ne le vois pas

Tu sais ma fille chez nous, il y a des choses qu'on ne dit pas

Dans ce vers, je veux que tu cries, et que tu chantes a la face du monde [...]. Idir encourage
sa fille a s’exprimer librement malgré les traditions de la communauté kabyle qui a pour
principe d’élever leurs enfants dans la discrétion ; il pousse sa fille & briser les chaines liées a
la tradition et de profiter des bons moments et a créer de nouveaux souvenirs méme si cela ne

durera qu’un certain moment suite a la culture berbere réservée.

A travers cet extrait [il m’a fallu du courage pour te livrer mes sentiments ... les choses
gu’on ne dit pas.] Idir montre la difficulté de la communauté berbere a exprimer leur

sentiment et encore plus aux hommes et qu’il lui a fallu du courage a exprimer les tiens dont

64



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

I’amour qui porte pour sa fille. Ce qui souligne que dans la société kabyle malgrée la pudeur,

les sentiments sont tellement forts que les mots ne peuvent les décrire.

3.2.2. Pourquoi cette pluie ?

I s’agit d’une chanson d’Idir extraite de son album «deux rives, un réve » paru en 2002.
Composée par Idir sur des paroles de Jean-Jacques Goldman. Cette chanson s’inscrit dans un
contexte sociopolitique complexe, marqué par des tensions et des défis. A travers son ceuvre
mélancolique, Idir rend hommage aux valeurs universelles telles que la patrie et I’humanité
ainsi a toutes les femmes qui avec patience et résilience, attendent le retour de leurs maris
partis travailler pour assurer la subsistance de leur famille, mettant en valeur leur force et leur

dévouement, promouvant un message d’unité et de compréhension.
Voici le premier passage de la chanson :

Tant de pluie tout a coup sur nos fronts,
Sur nos champs, nos maisons
Un déluge ici, I'orage en cette saison
Quelle en est la raison?
Est-ce pour des moissons, des terreaux plus fertiles?
Est-ce pour les détruire?
Pourquoi cette pluie, pourquoi?
Est-ce un message, est-ce un cri du ciel?
J'ai froid mon pays, j'ai froid
As-tu perdu les rayons de ton soleil?
Pourquoi cette pluie, pourquoi?
Est-ce un bienfait, est-ce pour nous punir? J’ai froid mon pays j'ai froid,

Faut-il le féter ou bien le maudire ?

Dans le titre "pourquoi cette pluie ? " La pluie est posée comme une énigme. Dans cette
chanson, elle est bien plus qu'un simple phénomene météorologique ; elle devient une
métaphore poétique qui incarne les émotions les plus profondes du narrateur. Derriére la
question récurrente "Pourquoi cette pluie ?", se cache une détresse palpable, une tentative de
mettre des mots sur une douleur indicible qui semble sans origine ni fin. Cette pluie n'est pas
celle qui tombe du ciel, mais plut6t celle qui pleut sur I'dme, incessante et silencieuse,

symbole d'une peine invisible mais omnipresente. La répétition de cette interrogation révele

65



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

I'incompréhension et le mal-étre du chanteur, qui cherche moins a décrire un événement qu'a
exprimer la profondeur de sa souffrance. La pluie devient ainsi le reflet d'un état intérieur
marqué par la mélancolie, la tristesse et la solitude, évoquant un sentiment d'abandon et de
vulnérabilité face & une douleur qui semble injustifiée. A travers cette image, Idir parvient &

traduire I'intensité de ses émotions et a partager son expeérience intérieure.

L'arrivée soudaine de la pluie, qui s'abat en déluge sur les habitations, les terres cultivées et
les individus, rompt avec la régularité saisonniére habituelle, plongeant le chanteur dans un
abime de perplexité. Ce dernier est alors assailli par une série d'interrogations angoissées,
cherchant a comprendre la signification profonde de ce phénomene météorologique inattendu.
Il se demande si cette pluie est une manifestation de la colére divine, visant a punir les
humains pour leurs fautes, ou si elle constitue plutdét un moyen de purification, permettant de
laver les péchés et de restaurer I'équilibre moral. Alternativement, cette pluie pourrait-elle étre
une bénédiction, annonciatrice de récoltes futures et de prospérité ? La pluie devient ainsi un
symbole de I'état du monde, caractérisé par I'incertitude, les troubles moraux et un chaos qui
semble omniprésent. Idir est incapable de discerner si ce chaos est une conséquence méritée
des actions humaines ou si, au contraire, il recele une chance de salut et de renouveau. Le
refrain "Pourquoi cette pluie, pourquoi ?", répété avec insistance, traduit la quéte désespérée
d'un sens profond et d'une réponse a la souffrance collective qui affecte la société dans son
ensemble. Cette douleur est si intense qu'elle semble pénétrer jusqu'au plus profond de I'étre,
provoquant un sentiment d'engourdissement et de froid, que I’artiste exprime poétiquement en

disant "J’ai froid, mon pays, j’ai froid".
Voici le deuxiéme passage de la chanson :

J'ai cherché dans le livre qui sait

Au creux de ses versets
J'y ai lu « Cherche les réponses a ta question,

Cherche le trait d'union ».

Une mendiante sur mon chemin
Que fais-tu dans la rue ?

Mes fils et mon mari sont partis un matin aucun n'est revenu.
Pourquoi cette pluie pourquoi?
Cette eau, ces nuages qui nous étonnent

Elle dit : cette pluie tu vois

66



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Ce sont des pleurs pour les yeux des hommes
C'est pour vous donner des larmes
Depuis trop longtemps elles ont séché
Les hommes n'oublient pas les armes
Quand ils ne savent plus pleurer

Coule pluie coule sur nos fronts

La deuxieme partie de la chanson approfondit la dimension spirituelle et philosophique de
la réflexion, le narrateur ayant cherché des réponses dans un livre sacré, ou il découvre
I'invitation a chercher le trait d'union. Cette expression symbolise la quéte du lien profond qui
unit les étres humains entre eux, ainsi que celui qui relie I'numain au divin, ou encore la
question a sa réponse. Cette recherche de sens prend une forme concréte lorsqu'une
mendiante, figure emblématique de la souffrance et de I'abandon, partage son histoire
déchirante. Elle révele que son mari et ses fils sont partis et ne sont jamais revenus, incarnant

ainsi les pertes humaines causees par la guerre, I'exil ou la violence sociale.

Les paroles de la mendiante donnent un sens nouveau a la pluie, en affirmant que ce sont
des pleurs pour les yeux des hommes. Dans cette perspective, la pluie devient un substitut aux
larmes humaines, un moyen pour la nature d'exprimer la douleur et la compassion que les
hommes semblent avoir perdues. Cette idée traduit une critique sociale profonde, suggérant
que dans un monde ou la sensibilité et la compassion ont disparu, seul un bouleversement

cosmique peut réveiller I'émotion et rappeler aux hommes leur humanité.

La conclusion de la chanson, "Coule, pluie, coule sur nos fronts", prend alors un sens
nouveau, celui d'une acceptation voire d'un appel. Le narrateur semble dire que cette pluie
doit continuer a tomber, toucher les étres humains et les transformer. Il ne s'agit plus de
maudire la pluie, mais de la comprendre comme une nécessité vitale, un élément essentiel
pour restaurer I'numanité et la compassion dans un monde qui en a désespérément besoin.
Cette acceptation de la pluie comme une force transformatrice et rhumatisante constitue un
message puissant, invitant a réfléchir sur la maniere dont les étres humains peuvent retrouver

leur humanité et leur lien avec la nature et avec les autres.

67



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

3.2.3. Avancer

Idir est un artiste qui avait I’amour et la fiert¢ de sa culture qui coulaient dans ses veines
malgré qu’il ait vécu presque toute sa vie en France. Idir avait toujours eu un fort attachement
a ses racines et a sa terre natale. Ce lien était sa source d’énergie qui lui avait donné la force
de batir son avenir. Ainsi il revient avec une nouvelle chanson du titre "avancer” faisant partie
de son album™ ici et ailleurs”. Cette chanson est une collaboration entre Idir et Fabien
Marseau, connu sous le nom de Grand Corps Malade. Elle est sortie en 2017. Cette ceuvre
exprime I’importance des origines et des racines qui ménent a la construction d’un avenir

meilleur.
Voici des extraits de la chanson "avancer" qui mettent en lumiére les traits culturels berbéres :
Voici le début de la chanson :

Si je sais d'ou je viens je saurai bien mieux ou je vais
Et si c'est mon destin de vivre ailleurs je le suivrai
Regarde (regarde les arbres) les arbres (jusqu'ou vont les racines)
Et jusqu'ou vont les racines
Regarde (regarde) plus elles sont profondes (plus elles sont profondes)

Et plus ils poussent vers les cieux

A travers ce vers « Si je sais d'ou je viens je saurai bien mieux ou je vais », Idir met en
lumiére I’attachement de I’homme kabyle & ses origines et son identité .il nous montre que le
lien profond avec ses origines est essentiel dans la construction et le développement de son

avenir en établant une relation entre la valeur historique du passé avec 1’évolution du futur.

A travers cet extrait : « et si ¢’est mon destin de vivre ailleurs je le suivrai, regarde les
arbres et jusqu’ou vont les racines, plus elles sont profondes et plus elles poussent vers les
cieux », Idir souligne I’importance et la profondeur de son attachement a la richesse de son
passe et a son identité berbére et qu’ou le destin le ménera sa culture le suivra. Dans ce vers
« regarde les arbres et jusqu’ou vont les racines » Idir a utilisé une métaphore dont laquelle il
compare les arbres a I’homme et que plus il grandira ses racines s’approfondiront comme les

racines d’un arbre et que chaque jour son lien vers sa terre natale se renforce encore plus.

68



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Voici la suite de la chanson :
Un départ est une douleur mais a moi de la transformer
En une force une couleur, plus j'apporte a mon arrivée
Dans un nouveau pays tu n'oublieras rien de ton passé
Et comme tu sais tres bien qui tu es, ce sera un moteur pour avancer
Nous savons que nos racines ne nous empécheront jamais d'avancer
Chacun connait ses origines dans le sang et la chair elles sont tatouées
Si tu sais d'ou tu viens tu sauras ou tu vas, c'est certifié

Et si c'est ton destin de vivre ailleurs alors suit le sans hésiter

Dans ce passage, Idir décrit un sentiment de douleur qui se transforme en force lorsqu’il
quitte son pays natal pour s’installer ailleurs, apportant avec lui optimisme et dévouement
pour ce pays étranger sans négliger ses racines, cela ’aidera a aller de 1’avant et de trouver un

meilleur chemin de vie.

Le chanteur met 1’accent sur I’importance de garder ses racines ancrées dans son ceeur, sa
mémoire ne peut effacer la culture dans laquelle il a été élevé et qui est gravée en lui a jamais.
Tant qu’il demeure 1ié et fidéle a ses origines personne ne peut lui enlever et cela lui donne la
force de progresser et d’évoluer en ayant une confiance en soi pour continuer sur la bonne
voie malgré la distance qui le sépare de sa terre natale, il resta attaché a ses racines qui

I’aideront a construire un avenir dont il sera fier.

4. La comparaison entre les chansons francaises et kabyles d’Idir

Les chansons d'ldir, un artiste kabyle renommé, présentent des différences notables entre
celles qui sont chantées en francais et celles qui sont chantées en kabyle. Les chansons en
francais d'ldir sont souvent plus orientées vers la musique populaire et le style musical
occidental, avec des mélodies et des arrangements qui sont plus proches de la musique
francaise ou internationale. Lorsqu’il chante en frangais, Idir s'adresse a une audience plus
large et plus diversifiée, qui peut ne pas étre familiére avec la culture et les traditions
berbéres. Il adapte donc son message et son style pour atteindre cet auditoire plus large, en

abordant des themes plus universels tels que I'amour, la liberté et la paix.

En revanche, les chansons en kabyle d'Idir sont souvent plus traditionnelles et sont
profondément enracinées dans la culture et les traditions kabyles. Les melodies et les

arrangements de ces chansons sont souvent plus proches de la musique traditionnelle kabyle,

69



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

avec des instruments tels que la fl(te, la guitare et les tambours. Les paroles de ces chansons
sont souvent plus spécifiques a la culture et a I'histoire kabyle, et abordent des themes tels que
I'identité, la liberté et la résistance. Les chansons en kabyle d'ldir sont souvent considérées
comme des hymnes a la culture et a la langue kabyles, et sont trés appréciées par les
communautés kabyles a travers le monde. En effet, Idir est un artiste kabyle qui a grandi dans
une communauté berbére et qui a eté élevé dans la culture et les traditions berbéres. Lorsqu'il
chante en kabyle, il s'adresse principalement a une audience berbere et il veut partager avec
elle des éléments de la culture et de I'histoire berberes. Il mentionne donc des traits culturels
berbéres tels que les traditions, les coutumes, les légendes et les héros berbéres, afin de

renforcer I'identité berbére et de promouvoir la culture berbere.

Il est important de noter que méme si les chansons d'ldir en frangais ne mentionnent pas
explicitement des traits culturels berberes, elles contiennent souvent des références implicites
a la culture et aux valeurs berbéres. Cependant, ces références sont souvent subtiles et ne sont
pas développées de la méme maniére que dans les chansons kabyles. Cela est di en partie au
fait que certaines valeurs et concepts berberes sont difficiles a traduire en francais, et qu'ils
nécessitent une compréhension profonde de la culture et de la langue berbéres. Cependant la
raison veritable était son désir de préserver sa propre langue et de la faire découvrir aux
autres. Il était tellement attaché a son identité, ce qui ’encourageait a s’exprimer dans sa
langue maternelle, afin de transmettre sa culture et ses traditions en les intégrant dans ses

chansons Kabyles.

Idir a su mettre en valeur la culture et la langue grace a sa musique et son engagement, il
est considéré comme un ambassadeur de la culture berbére et il a contribué a faire connaitre la

culture et la langue berbéres a 1’échelle mondiale.

70



Chapitre 11 Approche descriptive et analytique du corpus

Conclusion partielle :

Cette analyse est effectuée suite a la selection de quelques chansons d'Idir, interprétées en
kabyle et en francais, mettant en lumiére I'importance des valeurs et de la culture berbere dans
ses compositions musicales. Suite a I’analyse des paroles de quelques extraits de ses chansons
et a la comparaison faite entre ses ceuvres écrites dans les deux langues. Nous avons pu
découvrir que ses chansons en Kabyle abordent des valeurs et des traits culturels berbéres. En
revanche, ses morceaux en Frangais n’intégrent pas des thémes qui évoquent la culture
berbére, c’est des interprétations sur des sujets universels. 1l en résulte qu’ldir cherchait a
sauvegarder son patrimoine culturel berbére en le diffusant spécifiquement a travers ses
chansons kabyles, afin de présenter sa langue d'origine au monde, mais aussi a exprimer son

dévouement et son amour profond pour ses racines.

71



Conclusion Générale



Conclusion générale

Notre travail de recherche releve de la sociolinguistique, qui avait pour objectif danalyser
les chansons d'ldir. Il avait été essentiel de rappeler que notre étude avait été entreprise pour
répondre a la question qui nous avait motivés dés le début « comment Idir a réussi a
transmettre et a preserver l'identité culturelle berbére a travers ses chansons en langue

francaise et kabyle ? »

Dans le cadre de cette étude, nous avions structuré notre mémoire en deux chapitres
distincts : le premier chapitre avait été consacre a la théorie, tandis que le deuxiéme avait été

axé sur la pratique.

Nous avions consacré notre premier chapitre a une revue théorique des concepts clés liés a
notre sujet. Cette partie de notre travail nous avait permis d’acquérir une compréhension plus
approfondie sur les mécanismes linguistiques et culturels qui avaient été a I’ceuvre dans les

chansons d’Idir.

Le deuxiéme chapitre, qui avait constitué le noyau central de notre recherche, avait été
consacré a l'analyse de notre corpus, composé de dix chansons d'ldir, dont sept en kabyle et
trois en francais. Nous avions présenté notre méthode de collecte de données et notre

approche d'analyse des chansons.

Les résultats de notre analyse avaient révélé qu’ldir avait réussi & mettre en lumiere la
culture berbére en développant des traits culturels et identitaires berbéres dans ses chansons.

Plus précisément, nous avions constaté que :

- Les chansons kabyles d'ldir avaient été riches en références culturelles berbeéres, telles que
des allusions a la mythologie berbere, des descriptions de la vie traditionnelle berbere et des

éloges a la beauté de la nature kabyle.

- Idir avait utilisé également des éléments linguistiques berbéres, tels que des mots et des

expressions en kabyle, pour créer une atmosphere culturelle authentique dans ses chansons.

- Enfin, nous avions constaté que les chansons d'ldir avaient souvent été empreintes d'une
forte dimension émotionnelle, qui avait permis de créer un lien profond entre le chanteur et

son public.

Cependant, notre analyse avait également mis en évidence une différence significative

entre les chansons d'Idir en francais et en kabyle. En effet, alors que les chansons kabyles

73



Conclusion générale

d'ldir avaient été riches en références culturelles berbéres, les chansons francaises d'ldir

avaient été plus générales et n’avaient pas fait explicitement référence a la culture berbeére.

En conclusion, notre recherche avait démontré que les chansons d'ldir constituent un
vecteur important de transmission et de préservation de la culture berbére. Les résultats de
notre analyse soulignent I'importance de prendre en compte la langue et le contexte culturel

dans I'analyse des productions artistiques.

Notre étude n'est qu'un debut de réflexion, nous espérons que le travail que nous avons
effectué contribuera a une meilleure comprehension de la maniére dont les artistes berbéres
utilisent leur art pour promouvoir et préserver leur culture. Nous souhaitons que cette
recherche ouvre des perspectives nouvelles pour les études futures et inspirera de nouvelles

réflexions sur l'importance de la culture berbére dans le contexte algeérien.

74



Références

bibliographiques



Les Ouvrages:

BAYLON, C. (1991). Sociolinguistique : société, langue et discours (2e édit.). Paris :
Nathan.

BOYER, H. (2017). Introduction a la sociolinguistique. Malakoff : Dunod.
CALVET, L-J. (2013). QUE SAIS-JE ? la sociolinguistique (8e édit.). Paris : Presses
universitaires de France.

CHACHOU, I. (2013). La situation sociolinguistique de I’Algérie (le éd). Paris :
L’Harmattan.

CHERBI, M & KHOUAS, A. (2000). Chanson kabyle et identité berbere, L’ccuvre
d’Ait Menguellet, édition. Paris Méditerranée.

GRANGGUILLAUME, G. (1983). Arabisation et politique linguistique au Maghreb.
Paris : Editions Maisonneuve et Larousse.

HADADOU, M-A. (2015) Guide de la culture berbere, Talantikit. Bejaia.
LACOSTE-DUJARDIN CAMILLE. (2005). Dictionnaire de la culture berbére en
Kabylie, La Découverte. Paris.

MAUREAU Marie-Louise.(1995) Sociolinguistique, concepts de base, Mardaga.
MOLINO, J et GARDES-TAMINE. J, (1988) Introduction a I’analyse de la poésie,
11-De la strophe a la construction du poéme, PUF. Paris.

NACIB,Y. (1993) Anthropologie de la poésie kabyle, Andalous. Alger.

NAIT ZERRAD, K. (2001) Grammaire moderne du kabyle, Karthala. Paris.
QUELLEFEC, A, et OL. (2002). Le francais en Algérie : lexique et dynamique des
langues. Bruxelles : DUCLOT.

SERVIER, J. (1985) Tradition et civilisation berbéres, Du Rocher, Monaco.
TALAB-IBRAHIMI, Kh. (1997). Les algériens et leurs langues-Elément pour une

approche sociolinguistique de la société algérienne. Alger : Dar EL HIKMA.

YACINE. (1987) poésie berbére et identité, éd. Maison des sciences de I'hnomme.

Memoires et theses

Http://dspace.univ-

Bouira.dz:8080/jspui/bitstream/123456789/5941/1/L es%20chants%20traditionnel
$%20%28article%29.pdf
Https://dspace.ummto.dz/bitstreams/4f89644c-12a2-475b-bd0e-
ed41c4ccd5e29/download



http://dspace.univ-bouira.dz:8080/jspui/bitstream/123456789/5941/1/Les%20chants%20traditionnels%20%28article%29.pdf
http://dspace.univ-bouira.dz:8080/jspui/bitstream/123456789/5941/1/Les%20chants%20traditionnels%20%28article%29.pdf
http://dspace.univ-bouira.dz:8080/jspui/bitstream/123456789/5941/1/Les%20chants%20traditionnels%20%28article%29.pdf
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/4f89644c-12a2-475b-bd0e-e41c4cc45e29/download
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/4f89644c-12a2-475b-bd0e-e41c4cc45e29/download

- Https://dspace.ummto.dz/bitstreams/b08b905e-a9e5-488c-bbcb-
£81386008b94/download

- Https://dspace.ummto.dz/bitstreams/c60c61f4-b39f-4ab0-9a89-
6fdd7072478f/download

- Https://dspace.univ-ouargla.dz/jspui/bitstream/123456789/23323/1/Benzid-
Oumelkhir.pdf

- IKHLEF, 0.(2018). La chanson algérienne contemporaine : Variations

sociolinguistiques et littéraires (these de doctorat, Université de Grenoble Alpes).
https://tel.archives ouvertes.fr/tel-02013402/document.

- RABHI, A.(2009) Analyse linguistique et stylistique de I’ceuvre poétique de
Lounis Ait Menguellet : Textes Kabyle et traduction Francaise, thése de doctorat,
Province.

- YEDOU, A. MAHROUG, D-E. (2016) L’imaginaire dans la chanson engagée de
Ferhat Mhenni, Mémoire de Master en langue et culture Amazighes, Université

Mouloud Mammeri. Tizi-Ouzou.

Articles et revues

- Https://doi.org/10.4000/multilinguales.10324

- Https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/3234

- Https://www.persee.fr/doc/homig 1142-852x 1994 num 1179 1 2281

- Https://www.persee.fr/doc/linx 0246-8743 1995 num 33 2 1397

- CHACHOU,IL(2013)."La situation sociolinguistique de 1’Algérie: pratiques

plurilingues et variétés a I’ceuvre".
Dictionnaire

- Dictionnaire encyclopédique Larousse. Paris 1983.
- Dictionnaire Le Petit Larousse. 1983: 653.
- DUBOIS,J. &al. 1994. Dictionnaire de la linguistique et des sciences du langage,

Paris: Larousse: 368.


https://dspace.ummto.dz/bitstreams/b08b905e-a9e5-488c-bbcb-e81386008b94/download
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/b08b905e-a9e5-488c-bbcb-e81386008b94/download
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/c60c61f4-b39f-4ab0-9a89-6fdd7072478f/download
https://dspace.ummto.dz/bitstreams/c60c61f4-b39f-4ab0-9a89-6fdd7072478f/download
https://dspace.univ-ouargla.dz/jspui/bitstream/123456789/23323/1/Benzid-Oumelkhir.pdf
https://dspace.univ-ouargla.dz/jspui/bitstream/123456789/23323/1/Benzid-Oumelkhir.pdf
https://doi.org/10.4000/multilinguales.10324
https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/3234
https://www.persee.fr/doc/homig_1142-852x_1994_num_1179_1_2281
https://www.persee.fr/doc/linx_0246-8743_1995_num_33_2_1397

Résumé :

Idir, un artiste de renommée internationale, est célébre pour ses morceaux iconiques
chantés en deux langues distinctes, le kabyle et le francais. Il a réussi a mettre en valeur
chaque tradition tout en préservant son identité culturelle berbére, en l'incorporant dans ses
ceuvres pour partager et mettre en lumicre sa culture profondément ancrée en lui.

L'objectif de cette étude, intitulée « Le rble des langues kabyle et francaise dans la
préservation et la transmission de la culture berbeére : analyse des ceuvres d'Idir », est
d'explorer les chansons du célebre artiste algérien Idir, écrites en kabyle et en francais, afin de
mettre en évidence les aspects culturels berbéres qui transparaissent dans ses ceuvres et de
découvrir I'importance de la langue dans la société.

Cette étude est divisée en deux parties. La premiére partie se concentre sur la théorie et
I'explication des notions clés, tandis que la seconde partie est dédiée a la pratique, ou nous
avons ¢laboré une analyse des ceuvres d'Idir et effectué une comparaison des chansons
interprétées en kabyle et celles en francais afin de répondre a nos hypothéses de maniére

précise.

Summary:

Idir, an internationally renowned artist, is famous for his iconic songs sung in two distinct
languages, Kabyle and French. He has successfully highlighted each tradition while
preserving his Berber cultural identity, incorporating it into his works to share and shed light

on his deeply rooted culture.

The objective of this study, titled "The Role of Kabyle and French Languages in
Preserving and Transmitting Berber Culture: An Analysis of Idir's Works," is to explore the
songs of the famous Algerian artist Idir, written in Kabyle and French, to highlight the Berber
cultural aspects that emerge in his works and to discover the importance of language in

society.

This study is divided into two parts. The first part focuses on theory and explaining key
concepts, while the second part is dedicated to practice, where we have developed an analysis
of Idir's works and conducted a comparison of songs performed in Kabyle and those in French

to accurately answer our hypotheses.



P oaid
JS o o puall Tl 8 et A il 5 AbLAN el Lguing () 45 W) Aol ) sedia Al 538 jel 53 ()l ¢ )
sl iae 4E ) )5 i€ Ll e 8 Lgmas s e SLY) A8 4y g0 e Lalinl) e 2l

Jalas - Ll 5 Any S AN e Lalaal) 8 Ggu Hall 5 400N ialll 50" o gie Jand i) il jall 38 (e Caagll
il s g sl cpuas g ILEN (Rl 2 SISl ¢l gl (5 i sall Ll el GLaSiu g " pa) Jleel
il 3 Al dpaal LS g allaef 8 3l day Hla ) 480D

SN ¢ 3all (s )< ey st )l aaalaall 7 5 dg kil e 585 JsY) e all ool Ja ) Rasie Al all 52

Lol ) eells g 20U ARl alal ) N1 A e Uy al 5 gl Jlee Y sy shaty Uil G s jlaall
Wil 8 Ao A8y Aula DU 4 jall 4511

Mots clés :

La culture berbére, transmission et préservation de 1’identité culturelle, la chanson, la langue
kabyle, la langue francaise, ceuvre musicale d’Idir.



Table des matieres

Introduction générale

PrESENTALION U SUJEL......eiteieiietiiteieeee ettt b ettt b e bbbttt 6
PrODIEMALIGUE. ...ttt bbbt bbb bbb e bt et ne et b e 7
LS NYPOLNBSES ...t bbbt bbbt nae e 7
Les objectifs et les motivations de ChOIX dU SUJEL.........ccviiiiiiieieierese e 7
MENOAOIOGIE B COMPUS ...ttt sttt ettt b ettt b bt enesne e 8
Plan de travail. ... ... ..o 8
Chapitre 01 : Cadre théorique et conceptuel
L goTo [0 Tox o] o ISP 10
1. Définitions de quelques concepts clés : la langue et I’identité culturelle kabyle en
N [0 T OSSP P PO RRTR 10
1.1.  Autour de la sociolinguistique : une discipline qui explore les interactions
1013 F= L= SRS 10
1.2.  Le bilinguisme et le plurilinguisme : des phénomenes linguistiques sociaux........... 11
1.3. Lalangue : un outil de communication puissant et primordial dans les interactions
0T T 12 SRS PRURPRPRRRIN 12
1.3.1. Comment la langue kabyle refléte-elle les valeurs et les normes sociales de la
SOCIBLE KADYIE ? ...t 12
1.4. Laculture : un concept vaste et complexe aux multiples dimensions....................... 13
1.4.1. L’importance de la culture dans la formation de I’identité ................cceevrnnnnen. 13
1.4.2. Les aspects de la Culture DErbere ..o 14
1.5. L’identité : une représentation culturelle et sociale...........ccccovrvvevviinriein e, 15
1.6. Lachanson comme moyen de COMMUNICALION..........ccoeriiiriiiieienesie e, 16
2. Lasituation linguistique €N AIGEIIE ........coui i 17



2.1, Le berbere (TAMAzZIGNL) ...c.ccceiieieiieseee et 17

2.2.  Lalangue arabe €N AlQEIIE ......c.coceieiiieii et 19
2.3.  Lalangue frangaise en AIGEIIE .......ccciiiiriiiiiec e 20
2.4. Le statut de la langue anglaise en AIQEIIE ........c.coevueieieiieieeiee e 23
3. Idiret1a chanson KabYIe...........ooi i s 23
3.1. L’origine et I’évolution de la chanson kabyle .............cccooviiiiiiiiiiie 23
3.2. Le Rdle de la chanson kabyle et son impact dans la société kabyle.............cccccvun.e. 26
3.3.  Présentation de 1’artiste Idir.........ccccoveiiiieiiiiie e 28
3.4. Les langues utilisées dans les chansons d’Idir...........cccoeeiiiiiiiiiiicnc e 28
3.5, Le style musical d’Idir .......cceiiiiiiiiiiiciie e 29

Chapitre 02: Approche descriptive et analytique du corpus

INEFOTUCTION ...ttt bbbt b bbbt b et 32

1. DeSCrIPLION AU COMPUS....uvitieiietieiteete st esteeste et e s e et e s ra e re s e st e e be e e e s beesaeanaesbeeteeneesreesreenee e 32

2. Présentation de la méthode d’analyse du COTPUS.......cuuvrrirriiriiiiieiiseseeeeee e 36

3. L’analyse des paroles des chansons d’Idir .........ccceiiiiiiiiiiiiciice e 38
3.1. Les chansons €N KADYIE .........coiiiiiiie e 38
3.2. LeS ChansSonS 8N FraNGAIS ........cc.erviririiriiiieieiieieie ettt 62

4. La comparaison entre les chansons frangaises et kabyles d’Idir...........ccccccoveveninnnene 69

CoNCIUSION PANTIEIIE ..ot b et 71

Références bibliographiques



