
République Algérienne Démocratique et Populaire
Ministère de L'Enseignement Supérieur et

De la Recherche Scientifique
Université Abderrahmane Mira – Béjaia-

Faculté des Lettres et des Langues
Département de Français

Mémoire de Master

Option : Sciences des Textes Littéraires

Présenté par :

Djerroud Sonia

Le jury :

Président Mme Mokhtari Fizia

Directeur Mme Zouagui Sabrina

Examinateur Mr Benchabane Lyazid

Année universitaire

2016 – 2017

pc
Text Box
L'autofiction dans Regard blessé 
de Rabah Belamri 


pc
Text Box
AKZIZ Amar 


pc
Text Box
Mlle BELCOCINE Mounya
Mme KACI Faiza
M. SLAHDJI Dalil




Dédicaces

En témoignage de ma profonde gratitude,

Je dédie ce mémoire :

A mes chers grands-parents adorés papy et mamy que j’aime profondément, qui ont fait de

moi ce que je suis ;

A mon père, mon fidèle ami, mon pont de sécurité et de sérénité, qui ma tenu fermement la

main sans jamais se fatiguer ;

A ma mère, qui m’aime sans condition, qui m’a épaulée sans murmure;

A mes très chères sœurs, qui m’ont toujoursencouragée sans lassitude ;

A mon petit frère, la lumière de ma vie, qui ne cesse de me remonter le moral ;

A mon ami Amer Mohand Saïd, qui était toujours à mes cotés;

Un clin d’œil malicieux vers mes neveux Yanis et Ghiles

Sans oublier les encouragements de Mohamed ;

A tous ceux qui m’ont aidée de près ou de loin à la réalisation de ce mémoire ;

Une pensée toute particulière pour BELLACHE Aissa, mon enseignant au lycée. J’espère que

tu seras fier de ton élève.



Remerciements

A tous ceux qui m’ont aidée et soutenue durant ce travail, marqué par de bons comme de

mauvais jours :

Je tiens d’abord à exprimer ici tout mon respect et toute ma reconnaissance à ma directrice de

recherche, docteur ZOUAGUI Sabrina, qui m’a bien encadrée avec du sourire, qui a cru en

mes capacités, pour sa bienveillance, ses encouragements et ses conseils, merci de me faire

découvrir un roman aussi sublime.

Je voudrais également remercier les membres du jury pour m’avoir fait l’honneur d’y

participer

Mes pensées vont aussi à tous ceux qui, tout au long de la réalisation de ce travail, m’ont

manifesté leurs soutiens et leur encouragements ;

Un grand merci ;

Je ne saurais terminer sans rendre hommage à tous mes enseignants du département du

français.



Introduction générale



6

Le mythe inspire le mystère, il éveille en nous des images féeriques et énigmatiques à

la fois. Il enrichit l’imagination et fait sortir notre âme de la poussière du quotidien pour

rejoindre l’univers des symboles. Depuis que l’humanité existe, le mythe existe. Son origine

remonte à l’Antiquité. C’est un récit oral, et ce n’est qu’au fil du temps qu’il est devenu un

récit écrit. La littérature et le mythe sont indissociables. C’est comme un billet de banque

coupé en deux : aucune des deux parties n’a de valeur sans l’autre. C’est pareil pour la

littérature et le mythe comme le dit Gilbert Durand : « la littérature est le département du

mythe. »1 C’est la littérature qui garantit la permanence et la survie du mythe quand celui-ci

risque de sombrer dans l’oubli.

Il existe plusieurs types de mythes : ethno-religieux, historique, littéraire (créé dans la

littérature par les écrivains). Ce qui nous intéresse dans notre étude c’est le mythe d’origine

historique. Le héros historique est un être exceptionnel qui a accompli des exploits

extraordinaires. C’est la mémoire de son geste qui lui confère une immortalité auprès des

vivants. Elissa est parmi les héros antiques qui ont marqué l’Histoire, une reine phénicienne

qui a défié la mer à la conquête d’un nouveau terrain. Sa quête a donné naissance à une belle

cité, « une perle de la mer »2: Quart Hadasht. D’un simple personnage historique, elle est

devenue un mythe historique. Elle fait l’objet de plusieurs reprises dans les productions

artistiques. Elle habite l’imaginaire collectif, elle est convoquée et « reconvoquée » par les

artistes, ce qui a généré la multiplicité des versions qui exaltent son exploit. L’un des

écrivains qui ont réactualisé le mythe d’Elissa est l’écrivain tunisien Fawzi Mellah. Il a

consacré tout un roman qui raconte l’odyssée de la reine, l’œuvre s’intitule : Elissa, la reine

vagabonde, publié chez le Seuil en1988. Notre préférence pour ce roman vient de notre

curiosité suscitée par ce nouveau texte : nouveau par son aspect poétique, littéraire, et

intéressant par sa portée politique. Dans notre lecture, nous avons été fascinée par cette

écriture baladeuse qui nous fait promener dans l’univers phénicien, l’univers des sacrifices et

des mythes. Un vaste monde littéraire qui nous fait errer d’un chapitre à un autre. Une écriture

d’une saveur agréable qui a pu faire cohabiter le monde moderne et le monde antique, d’où

l’architecture textuelle assez complexe, d’une charge symbolique intense, où se rencontrent

l’histoire et la fiction.

1Gilbert Durand, Le décor mythique de la chartreuse de Parme. Paris Corti 1961, page 12. Cité par : Mancini,
Sheila, Séminaire d’Histoire des Idées, « Naissance et évolution de l’idée de mythe littéraire », Université de
Bologne, p. 7.

2 MELLAH, Fawzi, Elissa, la reine vagabonde, Paris, Seuil, 1988, p. 143.



7

La réécriture du mythe d’Elissa constitue une pratique qui ne cesse de se renouveler et

de se répéter d’où notre choix pour ce sujet qui nous a passionnée et qui trouve son écho dans

le corpus.

Pour mieux comprendre notre objet d’étude, une présentation de l’auteur et de l’œuvre

s’impose :

Fawzi Mellah est un écrivain né à Damas en 1946, il vit à Genève. Il a étudié les

lettres, la philosophie et le droit à Lausanne en Suisse. Il enseigne les sciences

politiquesl’université de Genève. Il est l’auteur de plusieurs essais et de pièces théâtrales, à

titre d’exemple : Le Palais du non-retour (théâtre), en 1975. Sa carrière littéraire se manifeste

dans le genre romanesque, souvent des romans historiques ou il touche à l’actualitéetil

inspire des mythes. Ses deux romans : le premier est Le Conclave des Pleureuses, publié en

1987, aux éditions Le Seuil ; le second est celui de Elissa, la reine vagabonde, en 1988 dans

la même maison d’édition. Ces deux œuvres de Mellah sont accueillies comme deux textes

marquants de la littérature tunisienne de langue française, parce que l’auteur a su aborder les

grands problèmes de la société dans une écriture narrative qui a redonné au récit son rôle

essentiel dans l'intelligence de l'Histoire et la pratique de la littérature.

Le roman raconte l’histoire de la reine Elissa partie de Tyr, avec ses compagnons vers

une destination inconnue pour échapper à la répression de son frère Pygmalion qui a tué son

mari Acherbas. Au cours de son voyage, le destin l’a menée, elle et ses compagnons fugitifs,

vers Chypre où on lui a manifesté de l’hostilité dès son arrivée. Ils repartirent cependant avec

vingt sept vierges. Ensuite, elle est arrivée à Sabratha où elle a découvert des citoyens sans

Etat et sans musique. Cependant, la reine était fascinée par le spectacle que les hôtes ont

organisé. Avant de repartir, elle a laissé des empruntes de Tyr : deux femmes enceintes et

deux rameurs, les sortilèges de la musique. Après, les Phéniciens arrivèrent à Hadrumète. Ils

ont été chassés de cette ville qui tourne son dos à la mer. Enfin, après de longues péripéties,

Elissa et ses compagnons débarquèrent sur une colline où ils ont réussi, par la ruse, à gagner

des Africains une surface suffisante pour construire une ville nouvelle : Quart Hadasht. En

contrepartie la reine devait épouser Hiarbas, le chef des Africains. Elle a accepté par sacrifice

afin de sécuriser son peuple et sa ville avec l’idée de s’immoler par le feu la nuit même de ses

noces.

Notre corpus est déjà traité parplusieurs chercheurs. Parmi eux nous pouvons citer : le

premier, Ahmed Mahfoud, chercheur à l’université de Tunis I, son travail s’intitule :

« Histoire ancienne et mythes contemporains à travers Elissa, la reine vagabonde de F.



8

Mellah. ». Son objectif est de montrer que l’auteur revient à l’histoire pour s’interroger sur le

présent.

Le second travail est celui de Sabrina Zouagui, chercheuse à l’université d’A.MIRA,

Bejaia. Dans son Magister intitulé Elissa la reine vagabonde de F. Mellah, un récit

baroque ?, cette recherche a tenté de démontrer que le roman s’inscrit dans l’esthétique

baroque.

Nous allons démarrer de la recherche de Zouagui, en nous basant sur son travail vu qu’elle a

abordé la mythification et la démythification d’Elissa sous l’angle du baroque. Notre

recherche sera orientée dans une autre optique qui consiste à faire une étude mythocritique du

personnage d’Elissa.

Pour notre part nous tenterons de poursuivre la réflexion sur ce roman en orientant

notre recherche vers l’aspect mythique qui caractérise le personnage principal Elissa et la

façon dont ce mythe a été perpétué dans les arts et dans la littérature.

Le mythe est véhiculé à travers un scénario mythique qui comporte des constantes qui

nous permettent de l’identifier en tant que mythe : ce sont des invariants. Si le canevas

demeure présent dans le récit de Mellah qui consiste en la fuite, les escales, le débarquement

et la mort d’Elissa,alors notre problématique s’articule ainsi : Quelles sont les variations

apportées par Fawzi Mellah au mythe d’Elissa par rapport aux anciennes versions littéraires et

artistiques de ce mythe ?

La reine phénicienne est connue beaucoup plus par le nom de Didon, une amante

passionnée. Sauf que Mellah s’est complètement détaché de la figure de Didon, amante

d’Enée, et il a mis en place la figure d’Elissa, reine fondatrice de Carthage. Nous parlons d’un

roman et non d’une épopée. En plus, le texte prend une forme de lettre écrite par la reine à son

frère Pygmalion1. Vu que le mythe accepte les changements, nous poserons comme hypothèse

que Mellah met en scène un personnage subversif : tantôt il est sacralisé, tantôt il est

désacralisé. La reine est humanisée. Aussi, la charge politique prime dans le récit de Mellah

sur le volet amoureux qui constitue l’essence du mythe de Didon.

Notre plan de travail se divisera en cinq chapitres :

De prime abord, nous avons jugé qu’il est nécessaire de consacrer le premier chapitre

à la présentation des bases méthodologiques et théoriques qui nous permettront de mener à

bien notre analyse. Un bref survol de la théorie de la mythocritique va nous aider à cerner et à

1« Une longue lettre que la fondatrice de Carthage, la reine Elissa, adressait à son frère pygmalion, roi de
Tyr. »p. 13.



9

comprendre précisément les concepts-clés qui seront employés durant notre analyse. Définir

le personnage historique à base de l’article de Philipe Hamon. Ensuite définir le mythe ethno-

religieux selon les anthropologues et les spécialités de la mythocritique comme : Mircea

Eliade, Claude Lévi-Strauss, Pierre Albouy, Pierre Brunel… Nous devons retracer le

processus de mythisation tout en faisant une distinction entre le mythe littéraire et le mythe

littérarisé. Aussi nous expliquerons ce qui est un scénario mythique. Nous finirons par

définir les trois lois de l’étude mythocritique : l’émergence, la flexibilité et l’irradiation.

Ensuite, nous allons consacrer le deuxième chapitre pour raconter les versions qui ont

précédé le récit de Mellah. Nous avons choisi la version historique, en nous référant au texte

de Justin. Puis la version épique, celle de l’Enéide, écrite par Virgile. Enfin, nous terminerons

par la lecture de certains tableaux comme celui de Guérin, Rubens, Ligare et autres. Une fois

que nous aurons raconté tous les récits, nous repérons les invariants du mythe d’Elissa-Didon.

Les trois chapitres restants seront consacrés à l’application des trois lois de l’étude de

la mythocritique. La première loi consiste à repérer les occurrences mythiques émergeantes

dans le récit et qui sont en relation avec Elissa. La deuxième loi repose sur la flexibilité, voir

la façon dont ces éléments sont retravaillés par l’auteur. Nous terminerons par la dernière loi :

l’irradiation, c’est de dégager le nouveau sens que Mellah a apporté au mythe d’Elissa.



Chapitre I

Quelle méthode ?



11

Introduction

Le mythe est un héritage de la tradition orale. C’est grâce à des anthropologues et

ethnologues que nous parvient cet écho d’une tradition orale. Le mythe archaïque était donc

un récit fondateur raconté par les chamanes1 oralement, il est répété, ritualisé et sacralisé.

L’objectif de ses histoires était éducateur et fondateur de la société pour canaliser l’énergie

du groupe et d’avoir une certaine maîtrise sur les personnes. Afin de sauvegarder cet héritage,

les spécialistes ont décidé de ramasser et d’organiser ces récits sous forme de texte ce que

nous appelons : texte mythologique. Le passage vers l’écriture a désacralisé le mythe car il

n’a pas pu garder sa forme d’origine, il a perdue sa grande partie. Cependant le mythe a survie

pendant des générations grâce à la littérature et les arts en générale parce que c’est une

matière de réenchantement du monde actuel. C’est pour cela qu’il y a des théories qui

s’occupe de l’étude du mythe au sein du texte littéraire, afin de pouvoir l’appréhender et de

voir sa nouvelle signification.

Dans ce premier chapitre, il est nécessaire de présenter les bases méthodologiques de la

mythocritique2 qui nous permettront de mener à bien notre analyse. Un survol théorique et

méthodologique nous aidera à cerner, à comprendre précisément les concepts théoriques qui

seront employés tout au long de notre étude. Nous commencerons par la définition du

personnage historique en référence à l’article de Philipe Hamon. Ensuite nous verrons les

différentes définitions du mythe par les théoriciens de la mythocritique et nous enchainerons

par la définition du mythe littéraire. Puis nous définirons les deux concepts : invariants et

variations en nous basant sur l’étude de J. Rousset. Nous finirons par définir les trois lois de la

mythocritique qui vont nous aider à étudier le mythe dans la littérature.

1Les chamans sont privilégiés selon M. Eliade, ils se singularisent par un comportement insolite, par la
possession de pouvoirs occultes, par des rapports personnels et secrets avec les êtres divins ou démoniaques, par
un genre de vie, un habillement, des insignes et des idiomes qui ne sont qu’à eux.



12

1. Le personnage historique

Comme toute œuvre littéraire, il y a une variété de personnages. Certains d’entre eux

ont une empreinte culturelle car l’écrivain s’est inspiré d’une personne qui a réellement

existé, qui a joué un rôle reconnu, significatif, qui a marqué l’Histoire de l’humanité. Donc la

construction de ce personnage se veut être complexe car le culturel dialogue avec la fiction et

l’histoire avec le mythe. L’étude proposée par Ph. Hamon dans son article : « Pour un statut

sémiologique de personnage » nous semble conforme à notre analyse. Hamon étudie le

personnage comme un signe linguistique. En plus, il distingue trois catégories de

personnages : personnage référentiel, personnage embrayeur et personnage anaphorique. Ce

qui nous intéresse dans cette étude c’est le premier type : personnage référentiel et historique.

Il reflète la réalité. Il sert d’ « ancrage » en référence aux grands textes historiques, à la

culture. C’est ce que R. Barthes nomme : « l’effet de réel »1. Il renvoie à un savoir culturel,

récupéré par la mémoire collective. Philipe Sellier considère que parfois un personnage

historique peut se transformer avec le temps en mythe. Dans ce cas il parle de mythe politico-

héroïque :

« Tantôt il s’agit de figures glorieuses : Alexandre, César […], Louis XIV

[…], Napoléon […] ; tantôt il est question d’événements réels ou semi-

fabuleux : la guerre de Troie, la Révolution de 1789, la guerre d’Espagne […]

Ici « mythe » renvoie à la magnification de personnalités (Alexandre) ou de

groupes (les révolutionnaires), selon le processus caractéristique d’un genre

littéraire bien connu : l’épopée.»2

L’écrivain intègre le passé historique dans la narration littéraire afin d’interpréter, de

se souvenir et surtout de réussir à autoriser le présent et l’avenir par les moyens que la

connaissance du passé leur donne.

Donc l’écrivain se sert de l’Histoire comme d’une toile de fond et comme discours de

vérité.

2. Le mythe

Le mythe c’est l’histoire qui cherche à rendre compte à la fois de l’origine des choses,

des êtres et du monde. C’est un récit symbolique à l’origine transmis oralement. Il explique

des phénomènes comme le tonnerre, il fixe des règles de conduites. Il est lié au sacré, il est à

la fois des histoires et des théories de la connaissance. Ce concept recouvre plusieurs

1 HAMON, Philippe, « Pour un statut sémiologique du personnage », in : BARTHES, Roland (et autres),
Poétique du récit, Paris, Seuil, coll. Points essais, 1977. p. 122.
2 P. SELLIER, « qu’est-ce qu’un mythe littéraire? », en Littérature n°55, Larousse 1984. P. 117.



13

définitions parfois contradictoires. Nous en avons relevé quelques unes qui permettent de

comprendre comment le mythe est vue et compris dans des champs culturels différents.

Le mythe vient du grec « muthos », précise le dictionnaire historique de la langue

française : il signifie d’abord, « suite de parole qui ont un sens » d’où « discours, propos »,

souvent associé à épos qui désigne aussi le contenu des paroles, l’avis, la pensée mais il tend

à se spécialiser au sens de fiction, mythe, sujet d’une tragédie. »1

Vue la complexité du mythe, beaucoup de théoriciens ont essayé de le définir et de le

baliser dans un champ particulier alors que c’est un récit qui se manifeste à travers un certain

nombre de versions, il est la somme de ces versions. C’est un outil d’élucidation car il

propose une interprétation possible du réel, c’est dans ce sens que Mircea Eliade explique que

le mythe se trouve être le fondement de la vie sociale et culturelle. Il est censé expliquer la

vérité absolue car il relate une histoire sacrée :

« Le mythe raconte une histoire sacrée ; il relate un événement qui a lieu dans le temps

primordial, le temps fabuleux des commencements. Autrement dit, le mythe raconte

comment, grâce aux exploits des êtres surnaturels, une réalité est venue à l’existence,

que ce soit la réalité totale, le cosmos ou seulement un fragment : une île, une espèce

végétale, un comportement humain, une institution. C’est donc toujours le récit d’une

« création » : on rapporte comment quelque chose a été produit, a commencé à être.»2

Le mythe est défini aussi par Durand comme : « Un système dynamique de symboles3,

d’archétypes4 et de schèmes5 (…) qui, sous l’impulsion d’un schème, tend à se composer en

récit »6

Claude Lévi- Strauss entrevoit le mythe dans une perspective structurale, il définit le ainsi :

« Un mythe se rapporte toujours à des événements passés : « avant la création

du monde », ou « pendant les premiers âges », en tout cas, « il y a longtemps ».

Mais la valeur intrinsèque attribuée au mythe provient dece que les événements,

1Le Robert, Dictionnaire historique de la langue française, Paris, 1992, p. 1298.Consulté sur ce site :
http://idochp2.irandoc.ac.ir/FulltextManager/fulltext15/th/136/136281.pdf
2 ELIADE, Mircea, Aspect du mythe, Paris, Gallimard, 1963, pp. 16-17.
3Le symbole, marque un pas de plus dans le sens d’une singularisation et fonctionne comme "illustration"
concrète de l’archétype comme du schème.
4 L’archétype est une spécification du schème au contact d’un « environnement naturel et social » ; il en est la «
substantification » et se définit comme matrice de l’idée, elle-même définie comme « l’engagement
pragmatique de l’archétype imaginaire, dans un contexte historique et épistémologique donné »
5Le schème est l’ossature, ce que forme « le canevas fonctionnel de l’imagination », ce qui « fait la jonction (…)
entre les dominantes reflexe et les représentations. »
6
Durand, Gilbert, Structures anthropologique de l’imaginaire (1960), Bordas, Paris, 1979, p. 81. Cité par : André

Siganos, CHAUVIN, Danièle (et autres), Questions de mythocritique. Dictionnaire, Paris, IMAGO, 2005, p. 88.



14

censés se dérouler à un moment du temps, forment aussi une structure permanente.

Celle-ci se rapporte simultanément au passé, au présent et au futur »1

Pour Pierre Albouy:

« Les mythes transposent faits historiques, les dieux sont de grands hommes que la

reconnaissance et l’admiration ont élevés au rang des immortels(…) Les mythes

symbolisent des idées morales et philosophiques. »2. Il affirme aussi que « Le mythe

renferme le mystère et toutes les puissances du langage ; emprunté ou inventé, il

réanime chez les grands écrivains, les archétypes les plus profonds et, par là, permet

d’approcher encore du mystère de la création. »3

Dans la mythocritique, il considère le mythe comme une introduction au surnaturel, il

est lié au mystère, là où il y a mystère éclot le mythe. Donc, il se caractérise par sa dimension

symbolique, métaphysique et son atemporalité. Pour Brunel le mythe a trois fonctions, il

raconte des récits, il explique (c’est un discours étiologique) et il révèle (le mythe comme

hiérophanie, manifestation du sacré où de l’être).

Malgré la diversité et la richesse de toutes ces définitions il reste qu’ :

« On ne cesse depuis des siècles de parler du mythe, de le traquer et de l’enfermer

dans le cercle d’une définition, mais toujours il le déborde ou s’en échappe ; et si

d’aventure on finit par douter de son existence, c’est pour mieux le faire renaître,

toujours aussi mystérieux et obsédant »4

3. Le mythe littéraire

Le mythe littéraire est un mythe qui a été créé et repris maintes fois par la littérature.

L’œuvre littéraire introduit le mythe, le réécrit pour lui donner une dimension nouvelle, qui

correspond à l’époque de l’écrivain. Dans ce cas le mythe littéraire n’est pas un récit auquel

on croit mais un récit pour s’interroger. Mais quelle est la relation entre le mythe et la

littérature ?

1
Lévi-Strauss, Claude, Anthropologie structurale I, Paris, Plon, 1958, p. 231. Cité par : Jean-Michel Djiriga

DAGO, La lecture idéologique de Sophocle, histoire d’un mythe contemporain : le théâtre démocratique,
Université de la Sorbonne nouvelle - Paris III, 2013 Doctorat, sous la direction de Florence Dupont, p. 224.

2 ALBOUY, Pierre, Mythes et mythologies dans la littérature française, Paris, Amand Colin, 1998, p. 20.
3 Ibid, p. 152.
4

DERMETEZ, Alain, Mythe et création, éd Presses Universitaires de Lille, ouvrage en ligne, diffusé par Pierre
Cazier, 1991, p .18. Cité par : Soltani Wassila La transculturalité : De l’intertextualité à la réécriture mythique
dans Ainsi parle la tour CN de Hédi Bouraoui, Beskra,2013, Master, sous la direction de Guettafi Sihem, p. 52.



15

3. 1.Processus de littérarisation

Entre le mythe et la littérature existe un rapport étroit car nous disposons des textes

mythologiques qui donnent lieu au mythe littérarisé en tant que récit structuré et

symboliquement saturé transmis sous forme de texte. Le premier qui a utilisé l’expression de

« mythe littéraire » est Pierre Albouy, dans son ouvrage: Mythes et mythologie dans la

littérature française. Il le définit comme un récit mythique, hérité d’une tradition orale ou

littéraire qu’un écrivain traite et modifie avec une grande liberté et auquel s’ajoutent« des

significations nouvelles »1 Pour lui, s’il n’y a pas de nouvelles significations, il n’y aura pas

de mythe littéraire. Dans la littérature, nous trouvons plusieurs personnages qui ont été

mythifiés. Depuis les personnages bibliques tels qu’Abraham, David, jusqu’aux personnages

historiques tels que le roi Arthur, Napoléon, en passant par les héros littéraires comme : Don

Juan, Robinson Crusoé ou, des héros mythiques tels que Narcisse, Vénus …etc. Il y a

plusieurs types de mythes, c’est pour cela que Albouy a cerné une typologie de mythes

littéraire : « Nous aurons donc affaire à des mythes de plusieurs espèces, hérités, inventés, nés

de l’histoire et de la vie moderne, cosmique. »2

Pierre Brunel adhère à l’idée du mythe littéraire et que : « La littérature est le département du

mythe »3 Il dit :

« Que saurait-on d’Ulysse sans Homère, d’Antigone sans Sophocle, d’Arjuna sans le

Mahabharata ? Il en est de la recherche pré- littéraire comme de la recherche

préhistorique : elle erre. Et comme il faut déjà faire de l’histoire pour appréhender la

préhistoire, de même c’est à partir de textes ou de traditions littéraires qu’on avance

des hypothèses sur ce qui les a précédés »4

Donc le mythe nous parvient tout enveloppé de littérature donc, « il est déjà, qu’on le veuille

ou non, littéraire »5

Nous distinguons selon cette analyse que le mythe et la littérature sont indissociables. Les

mythes inspirent la littérature, tandis que la littérature les fait vivre et se perpétuer en se

renouvelant sans cesse. Cependant il faut faire la distinction entre le mythe littéraire et le

mythe littérarisé. En effet, le mythe littéraire et le mythe littérarisé sont comme sont l’eau et la

1 Albouy, Pierre, Mythes et mythologies dans la littérature française, Armand Colin, 1969, p. 9. Cité par :
Mancini, op. cit, p. 7.

2 Ibid.
3Gilbert Durand, Le décor mythique de la chartreuse de Parme, Paris, Corti 1961, p. 12. Citer par Mancini, ibid,
p. 5.
4 BRUNEL, Pierre, Dictionnaires des mythes littéraires, Edition du Rocher, 1988, p. 11. Citer par : Mancini,
ibid, p. 13.

5 Ibid.



16

glace car ils sont de la même matière ; le premier est une pure création de la littérature

uniquement et le second est un récit oral issu d'une création archaïque qui peut donner lieu au

mythe littérarisé.

3. 2. Mythe littéraire

C’est la naissance spontanée et inconsciente du mythe de la part de l’écrivain. C’est

une création littéraire, un récit raconté où le personnage représenté est élevé au rang de

personnage extraordinaire par son être et son faire. Il incarne des traits de la sacralité comme

le personnage de Don Juan. En plus, ce récit où ce personnage est fortement repris par

d’autres écrivains, d’autres cultures et d’autres époques. Cela prouve que cet être fictif

dépasse les frontières de la fiction jusqu’à atteindre l’imaginaire collectif. Donc l’écrivain est

inconscient que son personnage va devenir au fil du temps un personnage mythique.

3. 3. Mythe littérarisé

C’est un mythe qui a déjà existé avant sa mise en littérature. Il peut être historique

comme : Jugurtha, Napoléon, Kahina… puis ce personnage mythique va devenir un

personnage littéraire auquel nous porterons des changements, des ajouts qui « feront du

héros un modèle tantôt négatif, tantôt positif. »1 Comme il peut être aussi un mythe

fondateur « ethno-religieux » représentant les croyances d’un peuple, puis nous allons

l’insérer dans la littérature comme le dieu Anzar (dieu de la pluie chez les Berbères) que nous

retrouvons dans quelques romans. Nous déduisons que l’écrivain est conscient car il a choisi

d’insérer un mythe quelconque dans sa production soit d’une manière explicite ou implicite.

Cette différence était soulignée aussi par André Siganos qui dit que

« Le mythe littéraire, comme le mythe littérarisé, est un récit fermement structuré,

symboliquement surdéterminé, d’inspiration métaphysique (voire sacrée) reprenant le

syntagme de base d’un ou plusieurs textes fondateurs. Il s’agira d’un « mythe

littérarisé » si le texte fondateur, non littéraire, reprend lui-même une création

collective orale archaïque décantée par le temps (le type de Minotaure). Il s’agira d’un

mythe littéraire si le texte fondateur se passe de tout hypotexte non fragmentaire

connu, création littéraire individuelle fort ancienne qui détermine toutes les reprises à

venir en tirant dans un ensemble mythique trop long (type d’Œdipe avec Œdipe-roi ou

Dionysos avec Les Bacchantes). Enfin il s’agira encore d’un mythe littéraire, le plus

1 ROUSSET, Jean, le mythe de Don Juan, Paris, Librairie Armand Colin, 1978, p. 7.



17

indéniable celui-là, lorsque le texte fondateur s’avère être une création littéraire

individuelle récente (Don Juan). »1

Pour récapituler, nous dirons que le mythe littéraire est un récit exemplaire,

surdéterminé symboliquement et caractérisé par une forte organisation structurale.

4. Le scénario mythique

Dans son ouvrage Anthropologie structurale, Lévi- Strauss propose une méthode

d’analyse du mythe dans une optique anthropologique et structurale. Il superpose les

différentes versions d’un même mythe en partant des «mythèmes»2, les grandes unités qui le

constituent et qui correspondent aux séquences du récit.

Le mythe est véhiculé à travers un scénario mythique qui comporte des constantes qui

nous permettent de l’identifier en tant que mythe précis. Daniel-Henri Pageaux définit dans

son ouvrage, La littérature générale et comparée, le scénario mythique comme : « syntagme

minimal »3, « canevas mémorisable ».4

Nous retenons que le mythe garde sa forme basique en même temps il s’enrichit avec des

ajouts et Lévis Strauss dit à ce propos :

« Puisque le mythe se compose de l’ensemble de toutes ses variantes, l’analyse

structurale devra les considérer toutes au même titre. (…) il n’y a pas de version

« vraie » dont toutes les autres seraient copies ou des échos déformés. »5

Donc le mythe voyage à travers les temps, d’une œuvre à une autre, d’un espace à un

autre. Dans l’imaginaire individuel de l’écrivain, il prend une forme et une version nouvelle.

Les différentes versions provoquent des changements au mythe par rapport à la version

« authentique ». Pour appréhender le mythe de Don Juan, Jean Rousset a suivi l’analyse

1
SIGANOS, André, Le Minotaure et son mythe, Paris, PUF, 1993, p. 32. Citer par : Dalleau, Stéphanie, Le

monstre fabriqué dans la littérature des XIX et XX siècles, université de la REUNION, Doctorat, 2014, sous la
direction de Pr. Bernard Terramorsi, p. 72.

2
Lévi- Strauss a étudié la figure mythique d’Œdipe qui met à mort son père, il vainc le Sphinx et épouse sa

mère. Il est donc châtié et ses enfants connaissent un destin tragique. Voici le scénario basique, il contient
uniquement les actions essentielles.
3 Pageaux, Daniel-Henri, La littérature générale et comparée, Editions Armand Colin, p. 105.
4 Ibid, op. cit. p.105.
5

Lévi-Strauss, Claude, Anthropologie structurale, Paris, Éditions Plon, première éd. 1958, 1974, p. 240-242.
Cité par : Linda Maria BAROS, À la recherche d’une définition du mythe, Fragment extrait de la thèse de
doctorat Le Mythe de la métamorphose érotique, réalisée sous la direction de Monsieur le Professeur Pierre
Brunel, Université de Paris-Sorbonne, Paris IV, et de Monsieur le Professeur Nicolae Constantinescu, Université
de Bucarest, Faculté de Lettres, p. 6.



18

structurale où il a parlé des « invariants » et les « variations » d’un mythe au sein de la

narration.

4. 1. Les invariants

Les invariants se sont les éléments qui restent constants, fixes et stables dans le texte.

Il n’accepte pas la métamorphose et ne résistent pas aux changements. Entre ces mythèmes

résident un lien de réciprocité. Comme les trois constituants du mythe de Don Juan que

Rousset a relevé ; dans chaque version les trois éléments identiques qui sont : la mort, le

groupe féminin et le héros qui affronte la mort. Le théoricien se réfère à l’analyse structurale

car elle lui permet : « un travail de filtrage, retenant les versions conformes, rejetant les

versions dégradées »1C’est par rapport aux invariants que Rousset examine les différentes

variations pour voir le degré de modifications apportées. Et dans sa réflexion il se demande

jusqu’où on peut aller dans les modifications, si celles-ci ne peuvent pas complètement

dénaturer les invariants et les rendre méconnaissables :

« Quelles sont les limites admissibles ? Admettra-t-on, par exemple, un groupe

féminin réduit à une seule unité (Grabbe) ? Ou la substitution au Mort de la foudre,

d’un accident cardiaque (Anouilh) ? Ou un Don Juan inapte à la conquête (Brancati) ?

La réponse pourra varier chaque fois en fonction de la cohérence de l’ensemble, de la

force des références à l’invariant substitué, de l’aura mythique. »2

4. 2. Les variations

Les variations sont toutes modifications, changements, transformations de mythe par

divers procédés d’écritures qui touchent séparément ou simultanément à la version

canonique, tout en laissant le thème original discernable. Donc il y a certains éléments qui

s’évaporent pour être remplacés par d’autres afin d’inclure les idées de l’auteur qui cherche à

répondre à des conflits dont sa société souffre. Cela veut dire que l’écrivain exprime le besoin

de recours vers le mythe. Nous déduisons que la nouvelle exploitation du mythe est porteuse

de nouvelles significations, car pour Rousset, s’il n’y a pas de variations, certainement il n’y

aura pas un nouveau scénario sinon ce sera de la redondance, car le mythe vit d’ajouts et de

métamorphoses.

5. Approche mythocritique

Si nous voulons étudier un mythe dans la littérature, nous avons comme référence

l’ouvrage incontournable de Pierre Brunel, Mythocritique théories et parcours, car l’auteur y

développe une théorie qui contribue à l’établissement d’une distinction entre le mythe et le

1Rousset, op. cit, p. 11.
2Ibid, p. 14.



19

mythe littéraire comme il le dit : « un texte peut reprendre un mythe, il entretient une relation

avec lui. Mais la mythocritique s’intéressera surtout à l’analogie qui peut exister entre la

structure du mythe et la structure du texte. »1Pour analyser ce rapport analogique, cette

approche a pour postulat la signifiance de tout élément mythique qu’il soit explicite ou

implicite, afin de voir l’inscription du mythe au sein d’un texte littéraire. En effet, pour

reconnaitre la présence d’un mythe dans le texte, les effets qu’elle implique et les différentes

transformations qu’elle subit, Brunel propose trois principales lois pour aborder le mythe.

Cependant, il laisse ouvertes les possibilités de la mise en pratique de ces lois vu le caractère

complexe et mouvant du texte littéraire. C’est ainsi qu’il affirme :

« J’ai cru pendant quelque temps qu’on pouvait formuler des lois. Mais la littérature

offre une autre résistance que la matière. Aujourd’hui, je considère plutôt

l’émergence, la flexibilité et l’irradiation des mythes dans le texte comme des

phénomènes toujours nouveaux, des accidents particuliers qu’il est vain de vouloir

capturer dans le filet de règles générales. »2

5. 1. Emergence

La première loi est l’examen des occurrences mythiques dans le texte en répertoriant

chacune des occurrences d’un mythe explicite qui prend la forme soit d’un nom propre, d’un

objet, d’un lieu, d’un événement, d’un acte fondamental ou même d’une caractéristique. Pour

Brunel, c’est une étape de repérage : « sans elle le danger est grand de fabuler, au pire sens

du terme. »3 Tout comme il y a des mythes implicites qui figurent sous formes d’une illusion,

un indice ou une citation qui nous fait référence à un mythe quelconque.

5. 2. Flexibilité

Dans la deuxième loi, il s’agit de la flexibilité de la matière mythique qui permet

comme l’explique Brunel « de suggérer la souplesse d’adaptation et en même temps la

résistance de l’élément mythique dans le texte littéraire, les modulations surtout dont ce texte

lui-même est fait. »4 Cette étape nous permet de voir la représentation du mythe construit par

l’écrivain afin de percevoir les différentes variations et transformations que la figure mythique

a subi.

5. 3. Irradiation

La dernière loi déterminée par Brunel envisage l’irradiation des éléments mythiques

dans la production littéraire. Cette notion était expliquée par le théoricien ainsi :

1Brunel, op. cit, p. 67.
2Ibid, p. 72.
3Ibid, p. 73.
4Ibid, p. 77.



20

« La présence d’un élément mythique dans un texte qui sera considéré comme

essentiellement signifiant. Bien plus, c’est à partir de lui que s’organisera l’analyse du

texte. L’élément mythique même s’il est ténu, même s’il est latent, doit avoir un

pouvoir d’irradiation. Et s’il peut se produire une destruction, elle ne sera que la

conséquence de cette irradiation même. »1

1Ibid, p. 82.



21

Conclusion

Dans ce premier chapitre nous avons essayé de définir le mythe de manière générale,

et le mythe littéraire en particulier, en nous basant sur les études qui ont été déjà faites par des

théoriciens. Le choix d’une approche ou d’une autre dans l’analyse du mythe est imposé par

le corpus étudié car c’est lui qui exige le recours vers une théorie et non pas une autre.

L’objectif est d’appliquer ces grilles de lecture au mythe d’Elissa qui nous intéresse dans

notre roman. C’est pour cela que nous avons jugé que c’est important de passer par un

aperçue théorique car il explique ce qui suit et permet à notre lecteur une meilleure

compréhension de notre travail de recherche.

.



Chapitre II

D’Elissa à Didon,
naissance d’un mythe



23

Introduction

L’intérêt du présent chapitre est de montrer les différentes versions du récit de la

fondation de Carthage par la reine phénicienne Elissa. Elle fut présente dans plusieurs

domaines. Dans l’Histoire, les historiens ont fait d’elle un personnage héroïque et historique.

Dans la littérature, Virgile est le premier poète qui a représenté Elissa, sous le nom de Didon,

dans son œuvre épique, l’Enéide. Il a fait d’elle un mythe littéraire. Dans l’art, elle était

exploitée par la peinture, la sculpture et l’opéra. Nous allons décrire quelques tableaux, une

sculpture et une miniature.

En effet, nous considérons ces différents récits comme de nouvelles versions apportées

tout au long de l’histoire au mythe d’Elissa. Nous pouvons considérer ce dernier comme un «

prés-texte » pour reprendre la terminologie de Pageaux :

« Au sens fort du terme, le mythe est pour la littérature un "pré-texte", un avant-texte

relevant, dans le cas des mythes antiques, de la tradition orale (…). Il est une histoire

qui "entre" en littérature. »1

Dans ce cas, le premier avant-texte est celui de l’Histoire, rapportée par les historiens.

La reine Elissa est un personnage historique grâce à la présence de texte de Justin, de

Mouloud Gaid, de Serge Lancel et autres… De nos jours, nous pouvons connaitre la légende

de la fondation de Carthage par Elissa grâce aux récits de tous ces historiens. Avant tout

l’histoire de la reine a été développée par Virgile. Là nous avons un deuxième récit comme

dit Pageaux: « une histoire « seconde » doublera la « vraie » histoire. »2 Cette citation

explique l’importance de doublement de récits.Qui dit récit, dit un nouveau scénario qui

s’installe. Virgile a imaginé une autre version surles amours de Didon. Le chant IV de

l’Enéide a donné naissance à de nouvelles productions artistiques. Cela veut dire qu’à chaque

fois que le personnage est réactualisé, il devient un mythe car il habite l’imaginaire collectif :

« le rôle capital joué par la littérature et par les arts : celui d’être « un conservatoire » des

mythes. »3

Notre objectif dans ce chapitre est donc de collecter un échantillon représentatif des

différentes versions historiques et artistiques de l’histoire d’Elissa, la fondatrice de Carthage.

1 Pageaux, op. cit, p. 97.
2 Ibid, p. 98.
3 Ibid, p. 96.



24

1. La version historique et légendaire de la reine Elissa

1. 1. Les sources

L’histoire est la gardienne fidèle du passé, elle est la seule source qui nous renseigne

sur les temps que nous ne connaissons pas à travers ce qu’on appelle le récit historique. Ce

qui contribue à la connaissance de l’histoire de la Phénicie, ce sont les textes rapportés par les

historiens de l’Antiquité, comme : Timée de Tauroménin et Marcus Junianus Justinus.

Les Phéniciens sont connus comme un peuple aventurier, un peuple qui affronte la

mer à la recherche de richesses. Mouloud Gaïd dit que : « les phéniciens sont connus pour

avoir été de tout temps des gens de la mer(…) ils finirent par chercher dans le commerce des

profits moins aléatoires et plus certains. »1 Leur installation était parsemée autour de la

Méditerranée. Les Phéniciens ont été représentés comme des marchands retors et rusés, attirés

par l’appât du gain. Parmi les comptoirs phéniciens, une ville s’est illustrée par sa richesse et

son indépendance : Carthage, du phénicien Quart Hadasht, la ville neuve. Sa fondation

remonte à 814 avant J.C.

1. 2. Le récit de la fondation de Carthage

Le principal récit de la fondation de la nouvelle ville est celui de Justin (Marcus

JunianusJustinus). Il raconte que le roi de Tyr, Mattan, à sa mort, laissa le pouvoir à son fils

Pygmalion et à sa fille Elissa. La fille était d’une beauté remarquable. Elle avait épousé son

oncle Acherbas, un grand prêtre de Malqart. Ce dernier jouissait d’une autorité aussi grande

que celle du prince. Acherbas possédait une richesse fabuleuse, et il la confia uniquement à la

terre. Pygmalion voulait s’accaparer du pouvoir et aussi avoir le trésor de son beau-frère. Il en

était tellement obsédé qu‘il assassina son oncle. Elissa n’a pas pu supporter de vivre sous le

même toit que son frère. Elle décida alors de s’enfuir discrètement pour ne pas éveiller les

soupçons de celui-ci. Au crépuscule, la reine plaça dans les navires, toutes les richesses

laissées par son mari, en ordonnant de mettre à la place de cette fortune des fardeaux de sable.

A ce moment ; elle invoqua le souvenir de son mari, en le suppliant d’accepter cette offrande.

Les sénateurs, les prêtres et les serviteurs de Malqart décidèrent d’accompagner la princesse

dans son voyage par crainte de la colère du roi. Le groupe se dirigea vers Chypre pour se

ravitailler. Quatre-vingts vierges, dédiées à Venus avant leur mariage, furent enlevées car la

reine décida de marier les Tyriens qui l’accompagnaient avec ces filles: « quatre vingt vierges

1
Gaid, Mouloud, Les Berbères dans l’histoire, de la préhistoire à la Kahina, Tome I, Editions Mimouni, 1990, p.

47.



25

enlevées de cette troupe, afin que les gens puissent se marier et la ville avoir une

progéniture. »1

La reine brava la mer et partit à la recherche d’un nouveau terrain. Son navire accosta

sur les côtes africaines. Elissa sollicita l’amitié des autochtones qui voyaient dans l’arrivée de

ces étrangers une occasion d’échanges de biens et de commerce. Ensuite, elle « acheta à

l’Aguelid berber (Hiarbas) l’emplacement qui lui était nécessaire à son implantation »2.

L’ingéniosité de la reine se manifesta par la manière dont elle découpa la peau de bœuf en

fines lanières. En mettant ces lanières bout à bout, elle parvient à circonscrire un territoire

immense. Ce mécanisme de la ruse était évoqué par S. Lancel dans son livre : Carthage :

« Elissa achète autant de terre que pouvait « couvrir » (tegere ou tenere) la peau d’un bœuf,

puis elle fait découper cette peau en lanières très minces. »3 De là naquit un lieu qui porte le

nom de Byrsa : les Phéniciens « achetèrent en fait de terrain -de ce fait appelé Byrsa-autant

qu’ils pourraient entourer avec le dos d’un taureau. »4

Le peuple africain accourut en foule pour apporter des marchandises aux étrangers .Ce

regroupement des gens autour des Tyriens participa à former une sorte de cité. De ce fait les

Africains voulurent retenir ces étrangers. C'est ainsi que Carthage fut fondée après qu'on eut

fixé le tribut annuel qu'elle payait pour le sol de la ville.

La cité de Carthage prospéra sous le règne d’Elissa, les richesses se développèrent, les

affaires s’épanouissaient avec les commerçants qui venaient de partout. Hiarbas, roi des

Maxitants, demande en mariage la reine et menace de déclarer la guerre au cas où la

princesse refuserait. En effet, Elissa ne voulut pas trahir le serment de rester fidèle à la

mémoire de son époux. Elle accepta l’étrange proposition du chef libyen mais elle demanda

de retarder la cérémonie afin qu’elle puisse offrir un sacrifice aux mânes d’Acherbas. Alors

pendant tout ce temps elle planifia, sa propre mort en se jetant dans le feu. Lancel explique

ainsi : « c’est à l’extrémité de la ville qu’Elissa-Didon fit dresser le bûcher : on verra que

c’est en lisière sud de la Carthage punique que s’étendait l’aire sacrificielle du tophet. »5

Justin décrit la mort de la reine ainsi :

1
JUSTIN (Marcus JunianusJustinus), Abrègé des Histoires Philippiques de Trogue‐Pompee, texte établi et

traduit par Marie‐Pierre Arnaud‐Lindet, www.forumromanum.org, 2003 et bibliotecaAugustana, 2004. Citer
par : M.‐P. NOEL, Elissa, la Didon grecque, dans la mythologie et dans l’histoire, « Les Figures de Didon : de
l’épopée antique au théâtre de la Renaissance », dir. Evelyne Berriot‐Salvadore, IRCL‐UMR5186 du CNRS et
de l’Université Montpellier 3, 2014, p. 10.
2Gaid, op. cit, pp. 48-49.
3 LANCEL, Serge, Carthage, Paris, Fayard, 1992, p. 42.
4 Ibid.
5Lancel, op. cit, p. 41.



26

« Au bout d'un délai de trois mois, ayant fait dresser un bucher funéraire dans la partie

la plus élevée de la ville comme pour apaiser les mânes de son époux et lui dédier

avant les noces des sacrifices funéraires, elle immole de nombreuses victimes et, ayant

pris un glaive, elle monte sur le bûcher, et, regardant le peuple d'en haut, elle dit

qu'elle allait vers son époux, comme ils l'avaient ordonnée, et mit fin à sa vie avec un

glaive. Aussi longtemps que Carthage resta invaincue, elle fut honorée comme une

déesse. »

2. D’Elissa à Didon

2. 1. Présentation de poète Virgile et de l’épopée Enéide

Virgile est considéré comme le plus grand poète romain. Il est auteur du chef-d’œuvre

l’Enéide. Il a trouvé de l’inspiration pour cette œuvre dans les grandes épopées d’Homère : il

s’agissait de donner à la culture romaine une épopée digne de l’Iliade et l’Odyssée, sous le

règne d’Auguste. C’est pour cela que l’œuvre est vue comme le plus prestigieux exemple de

ce genre littéraire en langue latine. Ce récit raconte les exploits d’Enée et les origines de

Rome. Enée et ses compagnons débarquèrent sur la terre africaine, à Carthage plus

précisément. Ils étaient bien accueillis par la reine Didon (chant I) où la reine demande au

Troyen de lui relater la chute de Troie. Les chants II et III constituent un récit enchâssé. Enée

raconte à Didon la prise de Troie et les années de l’errance qui ont succédé à la chute de la

ville. Le chant IV qui nous intéresse met l’accent sur l’amour de Didon et d’Enée.

2. 2. Chant IV : La passion de Didon

Didon est tombée amoureuse du prince troyen Enée. Elle confia son amour à sa sœur

Anne tout en affirmant son désir de rester fidèle au souvenir de son premier mari, Sychée.

Anne encouragea sa sœur à céder à cet amour pour un hôte envoyé par les dieux. Sûrement

pour l’intérêt de Carthage. Sa sœur finit par persuader Didon : « ces paroles attisent le feu

qui brûlait le cœur de Didon ; elle rend l’espoir à son âme anxieuse et délient sa pudeur. »1

La reine chercha par des rites et des sacrifices, à rendre les dieux favorables à son projet, or

elle ne réussit pas à apaiser la passion qui la dévorait secrètement, tout en cherchant à

convaincre Enée de s’installer définitivement à Carthage.

1
VIRGILE, Enéide, 29-19av.J.-C.Disponible sur :

http://www.crdp-strasbourg.fr/je_lis_libre/livres/Virgile_Eneide.pdf, p. 74.



27

Junon1 demanda à Venus2 d’unir les deux amants, dans l’intérêt des deux peuples.

Junon accepta de provoquer la rencontre des deux amants dans une grotte. La royale Junon

reprit :

« Ce soin me regarde. Pour l’instant, écoute-moi, je te dirai en peu de mots comment

aller au plus pressé. Enée et avec la malheureuse Didon se préparent à chasser dans la

forêt demain, dès que le soleil se lèvera et que ses rayons dégageront l’univers de son

voile d’ombre.»3

A l’aurore s’organise une chasse grandiose ; les plus nobles des Carthaginois

accompagnèrent la reine luxueusement parée avec le prince troyen. Pendant le déroulement de

la chasse, le jeune Ascagne Iule, fils d’Enée, était très content et il avait apprécié la sortie.

Tout d’un coup, un violent orage survint et poussa les deux amants et les accompagnateurs à

chercher refuge dans toutes les directions. Didon et Enée se cachèrent dans la même grotte, en

présence de Tellus, de Junon. Un mariage aurait eu lieu dans cet endroit. Enée resta auprès de

la souveraine et la reine y adhéra sans aucune réserve.

Seulement peu de temps après, la rumeur de la relation entre la reine et le prince

courut dans les rues de Carthage. Finalement la nouvelle atterrit chez Iarbas, le prétendant

repoussé de Didon. Le roi s’adressa à Jupiter dans un moment de colère, il lui reprocha cette

situation imméritée. Jupiter était tellement sensible à la prière d’Iarbas, il envoya Mercure à

la rencontre d’Enée afin de lui rappeler l’objectif premier de son voyage, repartir vers l’Italie,

pour créer une nouvelle cité. Enée obéira, il se rendit compte qu’il devait accomplir sa

mission. Cependant le prince hésita. Il ne savait pas comment annoncer son départ à Didon. Il

a préféré garder le silence.

Didon avait l’intuition qu’Enée préparait son départ, « mais qui peut tromper une femme

amoureuse. »4 Elle l’avait accusé de perfidie, en s’adressant à Enée :

Espérais-tu encore, perfidie, pouvoir dissimuler un tel sacrilège et, à mon insu, quitter

ma terre ? Donc, rien ne t’arrête, ni notre amour, ni tes serments d’hier, ni la cruelle

mort dont mourra Didon ? »5

1Dans la mythologie romaine, Junon, en latin Juno, est la reine des dieux. Fille de Rhéa et de Saturrne. Elle est à
la fois sœur et épouse de Jupiter. Elle est assimilée à Héra des Grecs, c’est une déesse protectrice des femmes et
symbolise le mariage, car elle avait un statut juridique reconnu dans la cité.
https://mythologica.fr/rome/junon.htm
2Dans la mythologie romaine, Vénus est la déesse de l'amour, de la beauté, de la fertilité et de la mer. Assimilée
à partir du IIe siècle av. J.-C. à la déesse grecque Aphrodite, elle a été célébrée sous de multiples formes dans la
Rome impériale.
https://www.gralon.net/articles/art-et-culture/litterature/article-la-deesse-venus-dans-la-mythologie-3522.htm
3Virgile, op. cit, 76.
4Ibid, p. 82.
5 Ibid.



28

La reine était achevée, elle se lamenta, elle dit qu’elle était une femme trahie, abandonnée.

Elle avait perdu sa réputation rien que pour être avec le prince, « pour toi, toujours pour toi,

j’ai étouffé ma pudeur. »1Elle regretta si fort le fait qu’elle n’ait pas eu un enfant d’Enée :

«Si j’avais mis au monde un enfant de toi, si je voyais jouer dans ma cour un Enée, un

petit être qui me représenterait au moins des traits de ton visage, non, en vérité, je ne

me sentirais pas tout à fait délaissée et trahie. »2

Le chef troyen maîtrisa une réelle émotion, exprima à la reine sa reconnaissance éternelle. Il

se justifia en spécifiant qu’il n’avait jamais eu l’intention de cacher son départ ni fuir son

statut de mari. Il lui dit qu’il ne poursuivait pas le rivage italien avec sa propre volonté. Il

devait obéir aux ordres divins : « Aujourd’hui encore le messager des dieux, envoyé par

Jupiter lui-même, j’en atteste nos deux têtes, est venu sur des souffles rapides me transmettre

ses ordres. »3 La Phénicienne pleine de rage reprocha à Enée de la cruauté, de l’insensibilité.

Elle se révolta contre les divins qui ont éloigné son amour d’elle, « Beau travail pour les

dieux d’En Haut.»4Le Troyen désira vraiment la consoler, malgré lui il retourna à ses

vaisseaux et il ordonna les préparatifs du départ. La reine en voyant cela, essaya de regrouper

sa force et demanda à sa sœur Anne de supplier Enée de reporter son départ, « le temps de me

calmer. »5

Pour guérir sa passion, Didon eut recours à une magicienne très puissante. Cette

dernière lui ordonna de dresser un bûcher pour brûler tous les souvenirs laissés par Enée. Et

c’est sa sœur qui l’avait aidée sans qu’elle sache que cet étrange sacrifice cachait les

funérailles de sa propre sœur Didon.

Durant les nuits, la reine ne connut pas du tout le repos, elle réfléchit, elle délira, elle essaya

de trouver une solution à cet amour. Sa seule issue était la mort, elle sentait que c’était mérité

car elle trahissait le souvenir de Sychée.

2. 3. Le départ d’Enée et la mort de Didon

A l’aube, Didon aperçut au-delà des remparts que le rivage était vide et elle se rendit

compte qu’Enée était parti :

« déjà l’aurore, quittant la couche empourprée de Tithon, commençait à baigner la

terre de sa lumière nouvelle. Du haut de son palais, la reine vit à la fois le matin

blanchir et s’éloigner les vaisseaux, tous du même coup d’aile : le rivage était désert et

1Ibid.
2, ibid, p. 83.
3Ibid.
4, ibid, p. 84.
5Ibid, p. 86.



29

le port sans rameur. Alors trois et quatre fois, elle frappa de sa main sa belle poitrine et

arracha ses blonds cheveux. »1

Elle maudit le prince, sa race et ses compagnons, elle regretta de ne pas anéantir

l’étranger et les siens. Puis, elle prononça contre Enée toutes les malédictions. La reine prise

de chagrin, demanda à Barcé, la nourrice de Sychée, d’aller chercher Anne pour accomplir la

cérémonie magique. La reine monta sur bûcher. En regardant les affaires, elle retraça le

parcours de sa vie, puis elle maudit Enée de nouveau. Didon tomba sur l'épée d'Énée. Le

suicide de la reine gagna toute la ville qui réagit comme devant un grand désastre. Anne

courut désespérée et tenta de sauver Didon, lui reprochant sa dissimulation, elle s’est sentie

coupable :

« Voilà donc ce que tu méditais, ma sœur ! Et c’était moi que tu trompais ! Et c’était

cela que me préparaient ce bûcher que tu voulais, ces feux, ces autels ! De quoi me

plaindre d’abord, moi que tu as abandonnée ? Est-ce par mépris que tu as refusé à ta

sœur de t’accompagner dans la mort ? Que m’appelais-tu à partager ton destin ? La

même blessure, la même heure nous eût emportées toutes les deux. »2

Alors la toute-puissante Junon, apitoyée, délègue Iris, sa messagère. Son emploi le

plus important était de couper le cheveu fatal des femmes qui allaient mourir, donc elle était

chargée par sa maîtresse de couper le cheveu qui retenait Didon à la vie, « de sa main droite,

elle coupe le cheveu. Aussitôt toute la chaleur de Didon de dissipe et sa vie s’exhale dans les

airs. »3

3. De l’Enéide à la peinture

L’art est une partie intégrante et fondamentale dans la vie de l’Homme. Il lui permet

de s’exprimer avec un langage protéiforme : verbal, iconique, musical,... Et le texte littéraire

est une œuvre d’art (une dimension esthétique). C’est un langage spécifique qui découle d’un

écrivain et lui donne l’occasion d’exprimer son rapport avec le monde. Ce qu’il faut souligner

c’est que la littérature dialogue avec les autres arts comme : l’architecture, la sculpture, la

peinture, etc. Entre la littérature et la peinture il y a un rapport privilégié. En effet, il y a

beaucoup d’œuvres littéraires qui ont inspirées les œuvres picturales, il s’agit de l’ekphrasis.

3. 1. Définition de l’ekhprasis

Le philosophe français J. Darriulat, considère l’ekphrasis comme le « genre rhétorique qui

décrit l’œuvre (d’art) telle qu’elle apparaît, le plus fidèlement possible ». Il précise que

l’appellation de ce genre est un nom grec qui provient du verbe « ekphrazein », «

1Ibid., p. 91.
2 Ibid, p. 93.
3 Ibid, p. 94.



30

décrire,désigner, expliquer longuement, exposer en détail ». En d’autres termes, l’ekphrasis

constitue à la fois une description et un commentaire de l’œuvre d’art.1

L’exemple parfait qui illustre nos propos est celui de l’Enéide, une œuvre magistrale

de Virgile. Dans le chant IV, il relate les aventures de Didon et d’Enée. Donc le mythe de

Didon est repris à maintes fois au cours de l’Histoire, dans plusieurs domaines artistiques y

compris la peinture. Grace à cette épopée, nous trouvons plusieurs transpositions picturales.

Notre description commence par la première figure : le tableau de Glaude Gellée dit Le

Lorrain, « Didon montrant Carthage à Enée, en 1676. »

3. 1. Claude Gellée, dit le Lorrain ( figure 1 )

3. 1. 1. Présentation du peintre

Le Lorrain est un peintre, un dessinateur et graveur français. Il est né en 1600 à

Chamagne, près de Nancy en Lorraine (d’où le surnom). Il s’est spécialisé dans la peinture de

paysage. Il est très passionné pour tout ce qui est relatif à Rome et à l’antiquité.

Le tableau de Lorrain s’intitule « Vue de Carthage avec Didon et Enée », dit aussi « Didon

montrant Carthage à Enée », 1676, huile sur toile, 120cm x149,2cm(Figure 1). Cette toile

était inspirée d’un passage de l’Enéide de Virgile (I siècle avant notre ère) Elle est exposée à

Kunsthalle, Hambourg, Allemagne.

Pour décrire et expliquer ce tableau nous nous sommes référés au travail de Catherin
Aguillon2.

3. 1. 2. La description du tableau

Ce qui saute aux yeux, c’est la belle architecture. Le peintre avait peint un paysage

sous un cadre majestueux. A droite, il y a un palais somptueux et vaste, avec des arcs.

Derrière les arcs, il y a une tour. Au second plan, à gauche, se dresse un autre édifice entouré

d’arbres gigantesques. Au-dessous s’élève le temple que Didon avait édifié en l’honneur de

Junon, dont l’architecture ressemble à celle du panthéon de Rome.

Le tableau représente un vaste port en pleine activité. Au premier plan, sur les marches en

pierre, devant un grand monument gardé par trois soldats, nous voyons six personnages

suivis de deux chiens. Nous remarquons les hommes portant des tenues militaires et des

armes, les femmes, de longues robes. La femme vue de dos vêtue d’une cape pourpre est

l’impérieuse Didon. En levant la main, la reine présente avec fierté à Enée, à son fils

Ascagne et à son fidèle ami Achate, la cité de Carthage, qui est mise en valeur au centre. Les

1Darriulat, Jacques disponible sur
site :http://www.jdarriulat.net/Introductionphiloesth/Antiquite/Philostrate.html
2CatherinAguillon, « En passant par le Lorrain », disponible sur ce site :http://aguillon.info/2014/12/03/en-
passant-par-le-lorrain/



31

deux autres femmes sont Anne, la sœur de la reine, et sa suivante. Le ciel commence à se

couvrir au-dessus de la cité, la lumière à première vue est sombre, mais le fond est baigné

d’une douce lumière.

3. 1. 3. Explication du tableau

La couleur rouge rappelle la ville de Tyr1, d’où vient la reine parce que c’est une

grande productrice de la pourpre. Cela signifie le pouvoir suprême. Même le rouge de la cape

d’Enée est symbole d’un chef. C’était la couleur des généraux, des patriciens, de la noblesse

et des empereurs. C’est la couleur attribuée à Mars, dieu de la guerre et du combat. On

remarque la dominance de la couleur bleue dans l’œuvre qui inspire beauté, tranquillité, la

couleur renvoie à la mer, au ciel, à l’infini.

Le chien est un animal de compagnie. Il symbolise la fidélité. Sa présence dans le

tableau est ironique. En effet, la reine et le Troyen sont infidèles. Didon a trahi le souvenir de

son premier mari Sychée. Enée abandonne la reine pour poursuivre son destin, fonder le

Latium.

Le peintre a travaillé sur les effets de la lumière sur l’eau, la lumière obscure instille

la tristesse, veut dire discrètement la mort tragique de Didon. Le fond éclairé sur la cote

explique que le Troyen accomplira sa mission.

3. 2. Le tableau de Pierre-Narcisse Guérin (Figure 2)

3. 2. 1. Présentation du peintre

Guérin est un peintre français. Il est né en 1774, mort à Rome le 16 juillet 1833. Il fait

partie du mouvement néoclassique. Parmi les œuvres représentatives du peintre, nous

mentionnerons celle de Didon et Enée dont le succès fut très vif au salon de1817. Le tableau

réalisé en 1815 s’intitule : « Enée racontant à Didon les malheurs de la ville de Troie », est

une huile sur toile ; 232 x 185 (Figure 2). La source d’inspiration du peintre est l’Enéide de

Virgile. Cette œuvre est conservée au musée du Louvre à Paris.

1
Il faut enfin nous arrêter à une activité caractéristique de Tyr : l'extraction de la pourpre. Cette production était à

ce point typique des Phéniciens qu'elle pourrait bien être à l'origine de leur nom (en grec, la pourpre est appelée
phoinix). Côté légende, cette découverte de la pourpre est attribuée à Melqart-Héraclès. Alors que le dieu se
promenait sur la plage en compagnie de la nymphe Tyros, son chien découvrit un murex et le croqua. Ses
mâchoires se teintèrent de pourpre. La nymphe admira cette couleur et demanda au dieu de lui offrir un vêtement
d'une aussi belle couleur. Melqart se procura de nombreux murex et fit teindre une tunique qu'il présenta à la
nymphe. L'importance de cette production poussa les Tyriens à en faire l'emblème de leur cité et à l'illustrer sur

les pièces de monnaie. http://www.pheniciens.com/cites/tyr.php



32

Pour mieux expliquer le tableau nous nous sommes fait aidés par l’explication de Coralie

Amet1

3. 2. 2. La description du tableau

Au premier plan, Enée est dans le palais de la magistrale Didon, à Carthage. De

gauche à droite, il y a Enée, Didon, Ascagne (fils d’Enée) et Anne la sœur de la reine. Le

regroupement de ces personnages représente la scène du banquet où le Troyen relate la chute

de Troie, sous la demande de la reine. On voit des colonnes de marbre et entre ces colonnes, il

y a une statuette, un lit somptueusement sculpté, couvert par une peau de tigre. Des vêtements

raffinés, de luxueux bijoux, montrent la richesse de la reine. Enée est en face de Didon. Il est

vêtu en guerrier. Il est assis dans une attitude gracieuse et décontractée, la jambe étendue. La

reine est au centre sur un divan bien allongée, languissante, fascinée et attentive au discours

du prince. Elle est complètement séduite par le charme d’Enée. La Phénicienne enlace le

jeune Ascagne qui est assis à ses côtés. Il lui touche l’alliance.

A l’arrière- plan, on contemple un paysage marin, le coucher du soleil donne une

atmosphère harmonieuse, douce et surtout romantique. Tout est peint en jaune foncé.

3. 2. 3. L’explication du tableau

La présence d’Ascagne n’est autre que Cupidon2 sous les traits du fils d’Enée. Il porte

un bonnet phrygien et retire du doigt la bague de la reine. Nous avons l’impression qu’il

lance un regard vicieux qui provoque le spectateur. Cela signifie le veuvage de Didon en

même temps le début d’un nouvel amour et trahison de son serment pour son défunt mari. Vu

qu’elle a cédé à cette passion. Nous voyons que le peintre a joué sur les nuances d’une même

couleur qui domine le ciel, le jaune. Cela signifie le feu. Cette couleur évoque l’incendie qui a

dévoré la ville de Troie. Aussi elle annonce le suicide de Didon par immolation.

3. 3. Le tableau de Sébastien Bourdon (figure 3 )

3. 3. 1. Présentation du peintre

S. Bourdon est né à Montpellier le 2 février 1616 et est mort le 8 mai 1671, à Paris.

Il compte parmi les personnalités les plus brillantes du XVIII siècle. Il touche à tous les

genres. Il se montre plus sensible au classicisme noble de Poussin. L’une de ses œuvres,

1Carolie Amet, « Séquence 1 Didon et Enée », disponible sur ce site :
https://www.google.dz/search?q=Coralie+Amet%2C+Didon+et+%C3%89n%C3%A9e&oq=Coralie+Amet%2C
+Didon+et+%C3%89n%C3%A9e&aqs=chrome..69i57.5005j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8
2Dans la mythologie romaine, Cupidon, enlatin: Cupido, fils de Vénus et de Mars. Il est le dieu de l’amour. Il est
assimilé au dieu grec Eros bien que, dans la tradition romaine, il ne s'agisse plus d'une divinité primordiale. Ses
attributs sont un arc, un carquois et une fleur. Cupidon est le serviteur très dévoué de sa mère, quiconque était
touché par les flèches de Cupidon tombait amoureux de la personne qu'elle voyait à ce moment-là.
https://mythologica.fr/grec/eros.htm



33

« La mort de Didon », 1640, est une peinture sur toile ; 158cm x136 cm (Figure 3). La toile

est conservée au musée de l’Ermitage à Saint-Pétersbourg. S. Bourdon s’est inspiré de la

fameuse scène tragique de l’Enéide, le suicide de Didon.

L’aide d’une explication donnée au site1 nous a éclairé pour mieux expliquer ce tableau.

3. 3. 2. La description du tableau

Le tableau peint la péripétie du drame, le moment fatal où Didon expire sur un bûcher,

dans un cadre épouvantable et une atmosphère mélancolique. Au premier plan, la reine se

trouve au centre de la terrasse de son palais. Elle est étendue sur un bûcher, agonisante après

s’être percé le sein avec un glaive laissé par Enée. D’ailleurs elle est toute entourée des

cadeaux que le Troyen lui a offerts. Elle est partiellement dévêtue car elle est entourée d’un

tissu bleu et le buste tout nu. Nous voyons aussi le sang qui coule du sein. Nous voyons

surtout qu’elle regarde le ciel et les traits de son visage témoignent de sa douleur. A gauche, à

coté de la reine, il y a Anne la sœur de Didon, perturbée, qui elle lève les mains, elle porte

une robe de couleur moutarde. Derrière Anne, se trouve la nourrice. Beaucoup de personnages

qui gémissent entourent la reine.

Au-dessus de la tête de Didon, se trouve un ange volant ou bien la déesse Iris dont les

ailes sont luisantes, coupant le cheveu jaune qui retient la reine encore à la vie. Au second

plan, le ciel est couvert d’un peu de nuages et au fond sur la mer, nous apercevons les voiles

des navires d’Enée qui quittent les cieux de Carthage.

3. 3. 3. L’explication du tableau

Le dosage des couleurs confère à cette œuvre un éclat incomparable et c’est très

significatif. Commençons par la couleur grise dominant le ciel et la fumée sortant du bûcher

qui renvoie à la douleur, à la mort de la reine. La couleur bleue du tissu signifie la mer qui

ouvre les horizons à Enée pour abandonner la reine. Sa présence autour de la reine explique

l’étouffement et la mélancolie. Dans sa signification, le bleu inspire le calme intérieur, cela

veut dire que c’est uniquement la mort qui aidera Didon à se débarrasser de cette ravageuse

passion. Puis les deux autres couleurs : le rouge et le jaune assombri sont des couleurs

chaudes et intenses, symbolisant le feu qui dévora la reine. Concernant le jaune assombri

d’Anne, il s’explique par le fait que c’est elle qui a aidé sa sœur à préparer la cérémonie du

son sacrifice.

1
La mort de Didon, disponible sur ce site :

http://utpictura18.univ-montp3.fr/GenerateurNotice.php?numnotice=A1191



34

3. 4. Le tableau de Pierre Paul Rubens( figure 4)

3. 4. 1. Présentation du peintre

Rubens est un Néerlandais, né le 28 juin 1577 à Siegen(Westphalie) et mort le 30 mai

1640 à Anvers. C’est un peintre baroque flamand. Plus que d’autres peintres de son temps,

Rubens a su saisir dans ses tableaux, par les couleurs et le mouvement, le principe énergique

de la vie. Rubens représente les femmes dans leur nudité et leur féminité. Parmi ces femmes

Didon. Le peintre lui a consacré un tableau qui s’intitule : « La mort de Didon », 1638, huile

sur toile ; 183cm x 117cm (Figure 4). Il s’est inspiré de l’épopée virgilienne : l’Enéide. Cette

toile est conservée au musée du Louvre à Paris.

Des éléments de base ont été recueillis au site1 nous ont été d’un apport certain pour décrire

cette toile.

3. 4. 2. La description du tableau

Le cadre est dépouillé, la scène représente le moment de désespoir, de l’abandon de la

reine. Elle est prise de chagrin. Au premier plan, Didon est au centre du tableau ; son corps

illumine la toile. Elle porte une couronne qui orne sa belle chevelure lâchée. Des yeux pleins

de larmes, regardant en haut. Son visage atteste la tristesse, elle est affaiblie. Nous voyons le

geste fatal quand la reine a enfoncé l’épée dans sa poitrine avec sa main droite et avec le bras

gauche, elle s’est appuyée sur le lit, cela prouve la force du coup. Le tissu pourpre rehausse la

nudité de Didon. Même-si c’est une image tragique le décor est beau, sa mort est amplifiée,

nous contemplons les sculptures dorées de bois du lit. La tête dut lit est décorée d’une

coquille. C’est un lit à baldaquin orné de rideaux. Sous le lit, il y a quelques planches de

bois.

3. 4. 3 L’explication du tableau

La couleur noire des rideaux est associée à la mort et à la tristesse. Cela nous renvoie

au deuil de Didon. Le rouge symbolise la passion de la reine envers l’hôte troyen, en même

temps le feu du bûcher qui dévora la Phénicienne. La coquille qui décore le lit nous rappelle

la mer qui a éloigné Enée d’elle. Nous constatons des dorures parsemées un peu partout dans

la toile. Cette couleur nous fait penser au mouvement dans lequel le tableau s’inscrit.

1La mort de Didon, disponible sur ce site :
http://l.a.latina.over-blog.com/pages/La_mort_de_Didon_arts_croises_-3169645.html



35

3. 5. Le tableau de Pierre Lacour (figure 5)

3. 5. 1. Présentation du peintre

Il est un peintre français né le 14 avril 1745 à Bordeaux et mort dans la même ville le

28 janvier 1814. Il fut peintre de l’histoire. Le tableau exposé en 1774 s’intitule : « Enée et

Didon dans la grotte», huile sur toile ; 169cm x 193cm (Figure 5). Cette toile est conservée au

musée des Beaux-Arts à Bordeaux.

3. 5. 2. La description du tableau

Le tableau expose la scène où Didon et Enée se réfugient dans une grotte pour se

protéger d’un orage. La toile est représentée sous un cadre sombre et effrayant. A droite, il y

a la puissante Junon muni de ses traditionnelles ailes divines, recouverte de voile, regardant

Enée et Didon et tenant dans ses bras Cupidon sous les traits d’Ascagne, tenant lui-même un

spectre d’une main et de l’autre le tissu de la cape de la reine. Nous constatons sur le buste du

jeune garçon la ceinture de son fameux carquois. Au centre, nous voyons la superbe Didon

dans les bras d’Enée. La reine est vêtue d’une tenue luxueuse faite de tissus souples et

soigneusement brodés d’ors. Les pierres serties rehaussent la bordure du col. Elle porte des

sandales fines. Cette tenue indique que c’est une femme de haut rang. La position de son

corps montre qu’elle ne tient pas sur ses jambes, elle s’appuie littéralement sur Enée,

cherchant dans ses yeux une marque d’amour et d’assurance. En effet, elle est heureuse d’être

avec le prince et effrayée par l’orage. Enée est soigneusement habillé, des vêtements brillants,

il porte un chapeau de guerrier décoré de clous émaillés. Il est drapé d’une toge de laine

épaisse qui couvre les bras ouverts du prince. Ses jambes dégagées portent des sandales. Il a

l’allure solide, adopte une attitude froide avec un regard tourné vers l’avenir. L’arrière plan

nous dévoile l’entrée de la grotte qui donne sur un long chemin tracé qui conduira Enée vers

sa Rome désirée.

3. 5. 3. L’explication du tableau

La présence du jeune Cupidon sous les traits d’Ascagne et la déesse Junon est très

révélatrice. Le premier est Cupidon qui touche le tissu rouge de la cape de la reine. Cela nous

renvoie à l’un de ses attributs, la fleur rouge et le tissu est rouge. Nous comprenons le coup

de foudre que la reine a reçu. Du coup, le rouge exprime la sensualité, la passion, le plaisir de

vivre et Didon cède complètement à son amour envers Enée et son allure dans la toile illustre

son amour fort. Cette couleur est ambivalente car elle symbolise aussi le feu qui consumera la

reine après l’abondant du Troyen. La seconde est Junon qui symbolise l’amour conjugal et le

mariage. Cela montre que le simulacre de mariage est accompli, sauf que Didon est

inconsciente du malheur qui l’attend. Le jaune foncé de la tenue d’Enée fait référence au feu,



36

le bûcher que la reine va dresser pour se suicider et en même temps c’est lui la cause première

de sa mort. Le vert que nous constatons de l’armure du chef troyen nous renvoi à l’espoir et la

chance de pouvoir fonder le Latium. Le chemin tracé hors la grotte signifie que le voyage

d’Enée et ses compagnons ne s’achève pas à Carthage, ils doivent atteindre leur objectif :

construire la cité de Rome.

3. 6. La sculpture de Claude-Augustin Cayot (figure 6)

3. 6. 1. Présentation du sculpteur

Claude-Augustin Cayot, né à Paris en 1677et mort dans la même ville le 6 avril 1722,

est un sculpteur français. Il est reçu en 1711 à l’académie des beaux-arts, grâce à sa sculpture

« La Mort de Didon. » (Figure 6) Il appartient au courant classique. Il s’inspire donc de la

mythologie grecque et romaine pour la réalisation de ses œuvres. Cette sculpture est réservée

au musée de Louvre.

Pour cette sculpture, la description donnée au site1nous a aidé à mieux la décrire.

3. 6. 2. La description de la sculpture

La reine s’étant agenouillée en équilibre sur le bûcher, le regard tourné vers le ciel,

tenant ladague de la main gauche étirée vers l’arrière pour mieux dégager son thorax, Didon

se transperce la poitrine avec le glaive d’Enée, son amant. La plaie laisse échapper le sang. En

se donnant la mort. Le drapé quasi-parfait des tissus permet d’épouser les formes et nous

laisse deviner le modelé de la cuisse. Le manteau est retenu au niveau du bassin par une

agrafe. Une belle mèche a atterri sur son épaule nue.

3. 6. 3. L’explication de la sculpture

Cayot représente la reine au moment funeste, le moment de suicide. La reine sur le

bûcher et transperce le cœur avec fourreau. La reine est désespéré de l’abondant d’Enée. De

même Didon adopte une pose majestueuse et élégante, son visage n’est pas déformé par les

pleurs.

3. 7. Le tableau de Joseph Mallord William Turner (figure 7)

3. 7. 1. Présentation de peintre

J.M.W. Turner est un peintre, aquarelliste et graveur britannique. Il est né le 23 avril

1775, dans le quartier Covent Garden et mort le 19 décembre 1851 à Cheyne Walk. Il est

considéré comme « le peintre de la lumière », aussi comme précurseur de l’impressionnisme.

Son œuvre-phare datant de 1815, s’intitule : « Didon construisant Carthage ou l’ascension

de l’Emprise carthaginois », huile sur toile ; 155cm x 230cm (Figure 7). Le peintre s’est

1
http://www.louvre.fr/oeuvre-notices/la-mort-de-didon



37

inspiré de l’Enéide de Virgile. Il est influencé aussi par le paysage lumineux de Lorrain. Son

tableau est conservé à la National Gallery de Londres, à côté de la toile de Lorrain,

« l’Embarquement de la reine de Saba. »

3. 7. 2. La description du tableau

Le tableau expose la cité de Carthage en pleine construction. Le cadre représente une

architecture sublime et admirable. A droite, sur la rive, est représenté un grand monument. A

coté, il y a un arbre gigantesque qui dépasse l’édifice. A gauche, la femme vêtue d’une robe

blanche est la figure de la reine Didon. Elle est en train de diriger les constructeurs de la cité

de Carthage. Devant elle, il y a Enée, le hôte troyen habillé en soldat et tournant le dos aux

spectateurs. Quelques enfants jouent avec un bateau au bord de la mer. A l’arrière plan, au

fond, nous admirons la splendeur dorée du soleil levant.

3. 7. 3. L’explication du tableau

Nous remarquons que l’architecture et le paysage marin sont plus importants que les

personnages. En effet, le paysage marin envahit l’espace pictural. Les deux couleurs

dominantes dans la toile sont le jaune clair et le vert intense. Les rayons de la lumière du

soleil, qui baignent dans le ciel, câlinent les colonnes et serrent la surface de l’eau. Le mixage

de deux pigments ne donne pas une structure fixe au tableau car l’espace flotte sur la toile.

Cela permet au regardant de voyager à travers l’œuvre pour découvrir le paysage sous

plusieurs angles.

3. 8. L’enluminure d’Octovien de Saint-Gelais (figue 8)

3. 8. 1. Présentation de peintre

Octovien de Saint-Gelais est né à Cognac en 1468 et mort en 1502. C’est un homme d’église,

traducteur et poète. Il est l’auteur de la traduction en vers de l’Enéide de Virgile. Voici une

enluminure faite par Octovien qui illustre un épisode de l’épopée. Cette miniature date entre

1490et 1500 s’intitule : « Didon accueillant Enée. », 39 cm x 29.5 cm (Figure 8). Cette image

appartient à la Bibliothèque Nationale de France, manuscrit fr 861 folio 14, à Paris. Elle

représente le moment où la reine accueille le Troyen sur la terre de Carthage.

3. 8. 2. Définition d’une enluminure1

Une enluminure est un art tout empreint de délicatesse, de précision, et de couleurs.

Le livre étant considéré comme sacré au Moyen-Age, le besoin de donner un aspect précieux

au texte amènera la création de l'enluminure. La plupart des miniatures - à quelques

exceptions près se trouvent dans les manuscrits, et l'image en question ne se justifie qu'en

1http://www.enlumine.org/definition-enluminure.php



38

fonction de ce qui est écrit. A ce stade, l'Enluminure et la Calligraphie sont indissociables car

l'image met en valeur le texte et donne donc un aspect plus attrayant à celui-ci. L'Enluminure,

c'est l'Art du Livre.

Le terme de miniature vient de minium, lequel désigne une poudre rouge (oxyde naturel de

plomb) qui servait à cerner les contours du dessin. Quant au terme d'enluminure, il est créé au

début du XIIIème siècle et provient du latin illuminare, signifiant donner la lumière, mettre en

lumière le texte par l'intermédiaire de l'image et de la couleur. Pour comprendre justement la

signification des couleurs dans une enluminure nous nous somme référé à ce site.1

3. 8. 3. La description de l’image

Octavien a réussi à mettre en image la scène qui illustre l’accueil d’Enée par Didon. Au

premier-plan, nous voyons deux groupes de personnes dans un cadre de rencontre et

d’accueil. Il y a un groupe de soldat qui porte des épées et des javelots, des casques de

guerriers bleus. Nous constatons, à droite, un petit garçon, avec des cheveux roux, habillé

d’une cape rouge ornée d’une broche, tenant la main d’un soldat, c’est le fils d’Enée,

Ascagne. Ce groupe est devancé par un homme qui tient dans sa main une pertuisane et dans

l’autre main un heaume. Il est vêtu d’un haut rouge et un pantalon vert, des chaussures noires

et une épée accrochée à la ceinture. Cet homme est Achate le fidèle ami d’Enée. Au centre,

Enée vêtu d’une cuirasse orange et d’une tunica bleue, se tient de profil, muni d’une épée.

Ces mains frôlent les coudes de la reine. Il est entrain de supplier Didon pour l’accueillir sur

sa terre, en adoptant la position suivante une jambe tendue et l’autre fléchie, son visage

exprime le besoin. La reine Didon est gracieuse, tient le prince par ses épaules essayant de le

relever. Elle porte une couronne bleue qui embellit sa chevelure rousse et une robe parsemée

de taches de lumière reflétée. Derrière elle, se tient un groupe de femmes de compagnies dont

l’une lui tient sa longue robe. A l’arrière-plan, nous contemplons un paysage marin, les

navires des Troyens accostés au port de la cité de Carthage. En face, nous admirons la belle

architecture, de grands bâtiments dont les charpentes sont colorées en bleu et en orange. Sur

la rive, il Ya quelques constructeurs qui continuent d’embellir leur ville.

3. 8. 4. L’explication de l’image

La couleur bleue parsemée un peu partout dans la miniature évoque la mer, le ciel. Au

Moyen-Age, cette couleur est tellement précieuse qu’elle coutait aussi cher que l’or. Elle est

divinisée et associée à la lumière de dieu. Elle est l’emblème de la royauté. Didon et Enée

1http://www.lescouleursdesophie.com/symbolique.htm



39

sont issus de familles royales. La mer et les navires expliquent que le prince ne va pas rester à

Carthage, il doit continuer son voyage.

Les couleurs rousse et rouge nous font penser au feu, la flamme dont brûlera Didon à cause

du départ d’Enée.

3. 9. Le tableau de David Ligare (figure 9)

3. 9. 1. Présentation de peintre

David Ligare est un peintre néoclassique américain né en 1945. Sa peinture est de type

réaliste, inspirée des sujets antiques, les paysages et les natures mortes. L’une de ses œuvres

inspirée de la mythologie romaine est : « Dido in resolve », en 1989 (Figure 9).

Cette toile estexposée au Museum of Art and Archaeology, University of Missouri.

3. 9. 2. La description du tableau

Le tableau inspire la tranquillité et l’harmonie. Au premier plan, dans une petite terrasse

carrée encadrée de bois, il y a une femme assise sur une chaise de bois. Elle est habillée d’une

robe blanche, elle a des cheveux blonds coiffés d’un serre-tête. Son regard est hagard, pensif,

dans une position figée et une gestuelle aléatoire : une main portée vers la poitrine et une

autre sur sa cuisse, un pied sur une planche de bois et l’autre sur le sol. Cette femme est la

reine de Carthage : Didon. Le rideau levé d’un côté dévoile l’arrière plan, le regardant voit

une minuscule péninsule, il y a des navires qui s’éloignent du port, c’est les flottes du Troyen

et ses compagnons qui quittent Carthage.

3. 9. 3. L’explication du tableau

La toile pousse le spectateur à se concentrer sur Didon qui se trouve dans un espace

limité de son palais. Du haut, elle observe avec mélancolie le paysage marin. Elle est plongée

dans son malheur. L’écartement entre la cité de Carthage et la l’espace où se trouve la reine

explique que la ville de Carthage n’est qu’un décor dramatique, car elle est associée à la

trajectoire de Didon : le suicide.

Nous remarquons la présence de bois qui symbolise les planches de bois que la reine a

utilisées pour dresser son bûcher. Les deux couleurs dominantes sont le blanc et le bleu. La

couleur blanche de la robe de la reine est associée au silence, au froid, au linceul qui va

envelopper son corps après sa mort. Le peintre a choisi le bon compagnon du blanc, le bleu

pour rehausser le deuil de Didon car dans son sens péjoratif, il signifie la mélancolie.

4. Synthèse des tableaux

L’ensemble de ces tableaux décrits et expliqués font naître chez le regardant des

sensations paradoxales. En effet, quand nous avons évoqué les lumières, les espaces verts, les



40

couleurs, tout ce qui est beau, cela a inspiré l’émerveillement, l’amour, la beauté.

Paradoxalement, ces œuvres dégagent des sentiments de tristesse, de mélancolie, voire de

dégoût à l’idée de la trahison, de suicide et de tous les décors sombres.

Quand nous arrêtons de contempler ces esquisses, nous gardons en tête leur valeur

esthétiques, les idées qu’elles nous ont transmises et les messages véhiculés qui nous invitent

à réfléchir sur la condition humaine en général.

5. Les invariants du mythe Elissa-Didon

D’après la version historique, épique et picturale, nous constatons que chacun de ces

récits est spécifique. Il y a des thématiques qui reviennent à chaque fois, ce qu’on appelle

« les invariants», qui demeurent constants, identique à eux-mêmes dans une structure, un

système, ces derniers se manifestent en quatre points :

 Le crime commis par Pygmalion sur Sychée est un élément très important à souligner,

car ce sera la cause principale de la fuite ;

 la fuite de la reine Elissa-Didon, ce deuxième constituant est le seul moyen qui permet

à la reine de fuir la cupidité de son frère ;

 la fondation de Quart Hadasht, c’est l’objectif premier d’Elissa, créer la nouvelle Tyr ;

 la mort de la reine, tous les corpus décrivent la scène de suicide de la reine par

immolation, pour différentes causes.

Donc le canevas ou l’essence de ce mythe est resté le même dans tous les contextes. Entre ces

invariants, il y a une réciprocité et chaque élément va avec l’autre. Ces points sont combinés

pour donner au mytheson ossature, puis par la suite sa mobilité et sa métamorphose.



41

Conclusion

A partir de ce chapitre, nous dirons que le personnage Elissa appartient à tous et à

personne, il passe d’un auteur à un autre, d’une œuvre à une autre, d’un imaginaire individuel

vers un imaginaire collectif et vis versa. Ce personnage a le pouvoir de circuler dans le temps

et dans l’espace. Cela prouve que c’est une matière fertile que nous pouvons toujours

modifier sans que le mythe ne perde son sens premier. J. Rousset dit : « se prêter à la

métamorphose sans perdre son identité première ; d’autre part, un bien commun que tout le

monde s’approprie sans jamais l’épuiser. »1Quoi qu’il en soit, la signification du mythe dans

l’œuvre négative ou positive, l’essentiel est qu’il soit : « une histoire vivante pour ceux qui la

récréent, l’écoutent ou la lisent. »2 L’étude de toutes ces versions, au cours du premier

chapitre, nous aide à voir les différences et les convergences qui réunissent ces récits, y

compris celui de F. Mellah. Le fait de relever les invariants du mythe d’Elissa-Didon, nous

permet de voir clairement les variations. Jacobson dit : « seule l’existence d’éléments

invariants permet de reconnaître les variations. »3

1 Rousset, op. cit, p. 7.
2 Pageaux, op. cit, p. 98.
3
ROMAN, Jacobson, Essai de linguistique générale, paris, 1963, 39. Citer par Rousset.



Chapitre III

Les éléments mythiques qui émergent

dans le texte de Mellah



43

Introduction

Les civilisations anciennes ont toujours inspiré les artistes en général et les écrivains

en particulier, par le choix des thématiques. Nombre d’entre eux retracent la vie d’un roi, d’un

personnage historique, d’un personnage mythique, empruntés à des ères culturelles

différentes. C’est le cas de Fawzi Mellah, il a écrit en 1988 un roman qui s’intitule : Elissa, la

reine vagabonde. Il réinvestit le mythe traditionnel d’Elissa, une reine qui a réellement existé

comme en témoignent les récits historiques, les pièces de monnaies tyriennes. Ce mythe a été

déjà entrepris par Virgile dans la célèbre épopée l’Enéide. Son œuvre a donné une notoriété

internationale à Didon. Cependant Mellah a refusé ce jugement et il dit dans la note de bas de

page de son roman que « Didon n’est pas digne d’Elissa. »1

En effet, le poèteVirgile a déformé l’image de la reine phénicienne en lui attribuant

des caractéristiques qui ne lui appartiennent pas. Surtout le récit a fait abstraction de la vérité

historique. Même à l’intérieur du roman, la reine dit que son histoire sera racontée par

plusieurs écrivains. Qui dit raconter dit une nouvelle version. Elissa dit :

« il se trouvera même des poètes pour la déformer et lui donner des consonances

ridicules(…) l’on croira utile d’y adjoindre une épithète, « malheureuse » sera alors

l’adjectif que l’on me collera volontiers ! »2

Dans ce roman il n’y a rien qui rappelle la Didon amoureuse d’Enée. Donc, Mellah s’éloigne

complètement dans son récit de la figure de Didon et il renverse le processus, avec lui nous

revenons de Didon à Elissa. Nous déduisons que l’écrivain se sert de l’Histoire comme un

décor pour donner l’illusion de réel, d’ailleurs il prétend être un : « traducteur honnête. »3

En lisant le roman de Mellah nous avons trouvé une certaine analogie entre le récit de

l’écrivain et celui des historiens. Mais n’empêche que l’histoire de la reine Elissa a subi des

changements, il y a des variations car l’auteur était obligé de déchiffrer les stèles4 vu le

mauvais état de la pierre, l’écrivain avoue dans la préface :

« J’ai dû intervenir. Çà et là, j’ai dû combler un vide, imaginer une suite, inventer une

transition, corriger une tournure, forcer un trait, atténuer une épithète, nuancer un

verbe gommer une phrase(…) j’ai dû réécrire le texte. »5

1 MELLAH, op. cit, p. 173.
2 Ibid, pp. 172-173.
3 Ibid, p. 11.
4 Selon la préface, le grand père de l’auteur est un historien de formation et un traducteur. Il détient deux cent
cinquante stèles. Il a passé le reste de sa vie à les déchiffrer. Avant sa mort, il a demandé à son petit fils de
continuer la tâche et de relever la véritable énigme que portent ces stèles. Donc l’auteur a réussi à les faire parler.
Ces pierres sont une lettre que la reine Elissa a écrite à son frère Pygmalion.
5MELLAH, ibid, p. 13.



44

Nous comprenons qu’il s’est réapproprié l’histoire de la reine, il dit : « c’est aussi un peu la

mienne ! »1 Ces propos correspondent à ce que dit Rousset : « le mythe se prête à la

métamorphose »2.

Cetroisième chapitre sera consacré à l’application de la première loi de la lecture

mythocritique de Brunel. Elle consiste en l’émergence. Nous allons repérer les éléments

mythiques présents dans le texte de Mellah. En effet, tout ce qui appartient à l’héroïne est

valorisé, il est d’une grande importance tout comme la personne.

Le mythe d’Elissa apparait dans le texte d’une manière explicite d’ailleurs : il se

manifeste dès le titre, mais aussi à travers toute la succession des événements liés à la vie de

cette reine et à la fondation de Carthage.

1Ibid, p. 14.
2 ROUSSET, op. cit, p. 7.



45

1. Elissa

1. 1. La reine Elissa émerge dans Le titre

Le titre est un élément accompagnateur du texte. Selon les théoriciens G. Genette, H.

Mitterrand et C. Duchet le titre joue un rôle très important dans chaque production artistique

en général et dans le paratexte en particulier, car c’est le premier élément qui saute aux yeux

du lecteur avant toute autre chose. En plus, il donne l’idée générale de l’œuvre :

«Comme le titre d’un ouvrage qui (…) en donne au lecteur la première idée, et que

cette sensation primitive, soit qu’elle flatte soit qu’elle offusque l’esprit ou les yeux, y

laisse souvent une impression plus au moins durable(…), doit donner une idée

complète autant que possible du contenu de l’ouvrage, en s’attachant toutefois à

stimuler la curiosité du lecteur. »1

Le titre que porte l’œuvre de Mellah est : Elissa la reine vagabonde, c’est un titre

éponymique du moment où le nom d’un personnage historique comme Elissa donne son nom

au roman.

Le titre et l’œuvre se complètent, l’un annonce et l’autre explique, cela prouve

qu’Elissa est le noyau du récit et tout tourne autour de ce personnage. Le choix d’un tel titre

de la part de l’auteur n’est pas anodin, il met en garde le lecteur, pour qu’il sache de quoi le

roman va parler. Dans l’essai sur le titre, Christian Moncelet parle de titre éponymique et

dit : « le titre indique le genre de l’œuvre (…) ou bien le héros de l’ouvrage donne son nom

au livre entier. »2Et sa propre fonction est de montrer l’importance du personnage dans le

texte.

Enfin, nous déduisons qu’Elissa sera l’héroïne de l’œuvre de Mellah, elle est surtout

valorisée car le roman va traiter de son histoire. En plus, son nom est celui d’un personnage

référentiel historique porteur de sens et d’une charge symbolique intense. Il renvoie « à un

sens fixe et plein, immobilisé par une culture …et leur lisibilité dépend directement du degré

de participation du lecteur à cette culture. »3Avec un intitulé pareil l’écrivain exige de son

lecteur une certaine connaissance, à savoir l’histoire de cette reine afin de comprendre la suite

1 FOURNIER, Henri, Traité de la typographie, 1825, p. 126.Consulté sur ce site :
http://www.persee.fr/doc/litt_0047-4800_1973_num_12_4_1989
2 MONCELET, Christian, Essai sur le titre en littérature et dans les arts, Editions BOF, Le Cendre, 1972, p. 24.
Consulté sur
internet,https://books.google.dz/books?id=0QsBv19ehTgC&pg=PA350&lpg=PA350&dq=ou+bien+le+titre+indi
que+le+genre+de+l%27oeuvre+(%E2%80%A6)+ou+bien+le+h%C3%A9ros+de+l%E2%80%99ouvrage+donne
+son+nom+au+livre+entier&source=bl&ots=d7GSIG-
szJ&sig=8gVDCN9BF3krje5Ab6rGo4ixnE8&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwj77bX8oIbUAhVLQBQKHdPaAh8
Q6AEIITAA#v=onepage&q=ou%20bien%20le%20titre%20indique%20le%20genre%20de%20l'oeuvre%20(%
E2%80%A6)%20ou%20bien%20le%20h%C3%A9ros%20de%20l%E2%80%99ouvrage%20donne%20son%20
nom%20au%20livre%20entier&f=false
3 HAMON, op. cit, p. 122.



46

du roman. En effet, Elissa est un personnage historique, il renvoie à un savoir historique et

littéraire.

Le titre en entier est une phrase nominale composée d’un prénom « Elissa », d’un

déterminant « la », son rôle est d’actualiser une situation et de qualifier une personne,d’un

substantif« reine » et de l’adjectif épithète « vagabonde ». Dans cette phrase, il y a un

paradoxe entre le statut de la reine Elissa et le terme de vagabondage car ce mot inspire

l’instabilité, l’incertitude, il est flottant et il ne convient pas à une reine qui normalement

donne de la stabilité. C’est dans ce sens que S. Zouagui le qualifie de titre oxymorique et elle

l’explique ainsi :

« Une telle qualification brise l’image positive de stabilité que dégage d’ordinaire la

royauté. Bien plus, elle met en péril une image reçue, et crée un renversement de sens

que seule la lecture du roman est à même de résoudre. »1

Donc, le titre avertit le lecteur du thème qui sera abordé dans le récit.

1. 2. Emergence de la reine Elissa dans l’énonciation2

Le genre littéraire dont s’inscrit une œuvre définit à priori le personnage. Il indique la

construction du personnage. Sur la page de couverture du livre de Mellah écrit : roman, ce

genre désoriente un peu l’horizon d’attentecar en lisant le récit c’est un foisonnement des

genres, auquel Zouagui a déjà consacré toute une étude, et la forme la plus dominante est la

lettre qu’Elissa a écrite à l’intention de son frère Pygmalion.

Le mot lettre apparait dans la préface à plusieurs reprises, nous avons pu retracer cette

répétition dans l’espace de trois pages. L’objectif de cette redondance est d’accentuer

l’appartenance de cette lettre à la reine :

 « (…) Ces pierres portent une longue lettre que la fondatrice de Carthage …adressait

à son frère Pygmalion. »(13)

 « Ces stèles témoignent bien d’une lettre qu’une femme avait rédigée à l’intention de

son frère. »(13)

 « Cette lettre est celle d’Elissa. »(14)

 « En supposant que ce fût bien Elissa qui avait écrit cette lettre. »(14)

 « L’important est de déchiffrer la lettre. »(15)

1 ZOUAGUI, Sabrina, Elissa la reine vagabonde de F.MELLAH, un récit baroque ?, Bejaïa, juillet 2007,
Magister, sous la direction de Pr. Charles BONN, p. 162.
2 L’énonciation : processus linguistique d’un énoncé par un individu, dans une situation de communication
précise. C’est une action qui a produit un énoncé, c’est-à-dire un message oral ou écrit, dans une situation
déterminée. Elle désigne l’acte de s’adresser à quelqu’un par la parole, à l’oral ou à l’écrit. L’énoncé est le
résultat de l’énonciation. Consulter sur l’Encarta 2009.



47

Donc Elissa s’impose comme la rédactrice de la lettre : « je ne voulais pas vous adresser et

qui parviendra pourtant »1 destinée à son frère.

Tout au long de la lettre ce personnage se manifeste par son nom : Elissa, par la première

personne de singulier : « je » et le « moi », cela montre qu’Elissa est le sujet et l’objet de la

lettre. C’est la narratrice et elle envahit tout l’univers de l’écriture. Elle est présente dans

chaque chapitre : « j’ai fait » (19), « je l’avais » (55), « J’étais la seule », « …si je (...)

Serais-je »(159) Elle rayonne de l’incipit jusqu’à l’excipit et elle prend en charge la fiction

aussi. C’est à travers la lettre qu’Elissa trouve un espace de fuite, un espace libre qui lui

permet de raconter son voyage et dévoiler le motif qui a fait d’elle une reine qui n’est pas

comme les autres.

2. La reine prend la fuite

L’élément fondamental de l’odyssée de la reine Elissa est « la fuite ». La décision de

fuir Tyr est venue juste après la mort de son épouxAcherbas, car l’obsession de son frère de

s’accaparer ses richesses et son autorité pousse la reine à s’échapper du pouvoir de Pygmalion

et quitter les cieux de Tyr. Son projet nous parvient dès l’épigraphe insérée par l’écrivain,

écrite par Mishima Yukio, extrait de Confession d’un masque en disant : « Tous ceux qui

sont nés sur ces bords ont été forcés d’en partir. » La reine Elissa « était rejetée sur le

rivage. » Elle porte le masque et se confesse à travers la lettre qui est un espace de fuite de

son frère.

La reine accentue l’importance de sa fuite en disant au tout début du roman : « la fuite

en soi me semblait une destinée. L’errance seule m’attirait.»2 Pour elle, ce voyage est vécu

comme un moment doux « propices aux désirs »3et s’adresse à son frère pour lui dire : «

n’allez pas imaginer notre fuite triste et inquiète ; vous vous tromperiez. Elle fut épuisante,

mais non dénuée d’enthousiasme et même de gaieté.»4 La reine est fière et se réjouit de son

entreprise. En effet ce voyage lui offre l’opportunité de reconstituer une nouvelle Tyr ailleurs

qu’à Tyr et Elissa dit : «Il appelait dans mon cœur une répugnance nouvelle pour la fixité du

sol, la stabilité des arbres et l’intangibilité apparente des palais. La mer m’introduisait au

royaume sans frontières.»5 La reine veut ériger une nouvelle cité phénicienne, elle établit une

belle comparaison avec l’animal mythique : le phœnix6: « je dis que le nom de notre patrie,

1
Mellah, op. cit, p. 19.

2Ibid, p. 29.
3Ibid, p. 145.
4Ibid, p. 27.
5 Ibid, pp. 29-30.
6
Oiseau de feu, le Phénix est une créature noble et sacré, dont la perfection est telle qu’il n’en existe qu’un seul.

Il n’a aucun congénère, ni descendant. Il est très indépendant et ne se laissera jamais apprivoiser. Son principal



48

la Phénicie, s’apparentait à celui de l’oiseau énigmatique, le phœnix et que les deux

renaissent de leurs cendres… »1 Mais où peut-elle réaliser son projet ? Ce qui l’a contrainte à

faire plusieurs escales durant le voyage. La mer sera un compagnon docile et silencieux qui

aidera la reine à la réalisation de son projet : « la mer m’introduisait au royaume sans

frontière.»2 Elle est si belle et calme, au cours de son voyage, la mer a fait découvrir à la reine

de nouveaux visages.

3. Les escales de la reine durant le voyage

Un roman peut présenter un espace ouvert et des lieux diversifiés. Le personnage

évolue dans un espace et lui donne un sens. Cet espace donne une forme à son personnage. Il

laisse un impact sur la psychologie du protagoniste. Comme l’affirme Henry Mitterand : «

c’est le lieu qui fonde le récit parce que l’événement a besoin d’un ubi autant que d’un quid

ou d’un quando; c’est le lieu qui donne à la fiction l’apparence de la vérité. »3

Vu que la reine a pris le chemin de l’exil, alors Elissa et ses compagnons ont fait

escale dans certains espaces. Dans notre corpus, nous trouvons que les lieux cités par le

personnage sont des espaces géographiques référentiels, connus pour renforcer l’illusion du

réel car c’est un roman historique qui raconte des faits vérifiables. Des lieux repérables sur la

carte géographique : Chypre, Hadrumète, Sabratha et Carthage. Ce qui est frappant, c’est que

la Méditerranée relie tous ces espaces. Ces ports apparaissent graduellement dans le texte car

tout est lié aux déplacements du personnage. Chaque chapitre du roman est marqué par la

visite d’un nouveau lieu. Tout au long du périple, la mer était un compagnon docile, calme,

qui n’a perturbé en aucun cas leur voyage.

Alors voici les espaces, présents dans le scénario mythique, et qui émergent dans le récit :

 Chapitre 1 : Chypre: « Nous décidâmes de suivre la mer jusqu’à Chypre4. » (29)

 Chapitre 2 : Sabratha : « Sabratha ne m’abandonnait pas ; je ne délaissais pas

Sabratha. Elle m’offrait la promesse d’une terre féconde et le spectacle fascinant d’un

peuple sans monarque. Je lui laissais les empreintes de Tyr et les sortilèges de la

musique. »(86)

pouvoir consiste à renaître de ses cendres. Tous les cinq cents ans, il doit régénérer ses forces par le feu. Le
Phénix cherche alors un haut sommet, loin et isolé de tout et se fabrique un nid d’épices et d’herbes aromatiques.
Il se place dedans et ses plumes prennent feu, embrasant le nid. Sa combustion dure trois jours et ne laisse qu’un
tas de cendres chaudes. De ces restes, jaillit alors un nouveau Phénix.
A ce pouvoir, s’ajoute celui de lire dans le cœur des hommes et de déceler tous ceux dont les intentions ne sont
pas pures. https://www.dol-celeb.com/creatures/phenix/
1Ibid, p. 36.
2 Ibid, p. 30
3 MITTERAND, Henri,Le Discours du roman,PUF, coll. « Ecriture », 1986, p. 194. Disponible sur ce site :
http://theses.univ-lyon2.fr/documents/getpart.php?id=lyon2.2007.camara_m&part=128142.
4 C’est nous qui soulignons.



49

 Chapitre3 : Hadrumète : « l’arrivée à Hadrumète (…) dans la ville, nulle trace

d’harmonie ni d’équilibre » (94)

4. Le débarquement de la reine en Afrique

La reine défie la mer, franchit les frontières de la Phénicie, et erre d’un pays à un

autre ; à chaque déplacement, Elissa et ses compagnons découvrent d’autres populations,

d’autres endroits, d’autres modes de vie, d’autres cultures. Ces escales sont perçues « comme

une menace et une promesse. »1Elle préfère l’errance et a refusé les frontières des différents

lieux visités. Sauf en Afrique, à « la colline parfumée», elle met fin à son voyage. Elle était

fascinée, séduite par Quart Hadasht, « une perle de la mer. » Elle désire tant la ville, elle la

voit comme un espoir : « Quart Hadasht … à force de le crier et de le répéter, nous nous

sommes mis à le chanter ! »2 La reine est tranquille car elle a réalisé son objectif : « et

j’aperçois que maintenant que Quart Hadasht est érigée, alors que mon nom y est lié et que

bientôt je ne serais plus qu’une reine offerte aux conteurs. »3Une fois que la ville est fondée,

la reine se suicide par immolation.

5. Le stratagème de la peau de bœuf

La cité de Carthage est fondée en achetant la terre qui pourrait être recouverte par une

peau de bœuf et par un ingénieux stratagème : « mes soldats en étalèrent la peau brunâtre et

coupée en fines lamelles. Ces lanières couvrirent toute la colline qui surplombe le petit

port.»4Cette ruse permet aux fugitifs de délimiter un espace beaucoup plus grand que celui

qui leur été vendu. D’où le nom de Byrsa (signifie peau) que porte la citadelle : « La colline

que nous avons acquise portera le nom de ce bœuf … »5 D’après Gaid, la reine Elissa :

« achète à l’Aguelidberbère l’emplacement qui lui était nécessaire à son implantation.

Il fut convenu que, moyennant une revedance, elle pourrait disposer d’un terrain qui

aurait l’étendue d’une peau de bœuf. Mais celle-ci, Elissa la fait découper en lanières

très fines avec lesquelles elle put entourer un espace considérable. »6

6. Le suicide de la reine Elissa

La ville est érigée et elle appartiendra désormais aux Phéniciens et deviendront les

Carthaginois appartient aux Phéniciens et elle se perpétua grâce au sacrifice de la reine pour

son peuple. Elle lui garantit ainsi l’établissement définitif sur cette terre africaine qui va

prendre le nom de Carthage. Alors la reine Elissa se suicide à la flamme du bûcher avant que

1 Mellah, ibid, p. 129.
2 Ibid, pp. 130-131.
3Ibid, p. 167.
4Ibid, p. 20.
5Ibid, p. 21.
6Gaid, op. cit, pp. 48-49.



50

le mariage soit consommé avec Hiarbas, le chef des Africains, et elle le déclare dans la page

20 : « l’union cependant ne sera pas consommée. » et pour échapper à ce prétendant : « je

m’immolerai avant que cet homme ne me touche. »En effet, elle accepte qu’il devienne son

mari car de cette façon« il ne pourra contester l’existence de mon peuple sur ses terres. Ainsi

ma communauté se maintiendra-t-elle ici dans la dignité et la sûreté qu’autorise l’alliance

conjugale. »1 Alors c’est la reine elle-même qui dresse ce bûcher qu’elle a

« fait ériger devant la porte orientale du palais comme pour saluer Tyr et comme pour

vous embrasser pour la dernière fois, je suis supposée me parée pour des noces qui ne

verrons pas le jour, avec un fiancé qui ignore mes véritables intentions, devant des

témoins qui n’attesterons que de mon immolation, dans une ville que j’ai déclarée

nouvelle alors qu’elle croupit déjà sous le poids des vieilleries phéniciennes…»2

La reine dit : « ce feu ne consumera pas Elissa, il brûlera une histoire afin que puisse

naître un mythe. »3

1Ibid, p. 22.
2Ibid, p. 121.
3Ibid, p. 191.



51

Conclusion

Au cours de ce troisième chapitre, nous avons pu repérer les éléments canoniques de

base qui constituent le mythe Elissa. Mellah a gardé les mêmes constituants de ce mythe. Il

les a transposés dans son texte sous une autre forme. Nous avons distingué des ajouts par

rapport à l’ancienne version historique comme la lettre, les deux lieux fictifs : Sabratha et

Hadrumète. Nous verrons ultérieurement la manière dont ces éléments sont travaillés

autrement dans l’univers fictif de Mellah.



Chapitre IV

La flexibilité des éléments
mythiques



53

Introduction

Quand un écrivain insère le mythe dans sa propre production, il obéit à deux lois. La

première est de prendre la matière première (mythe) de son écriture de l’imaginaire collectif,

des choses qu’il partage avec sa société. La deuxième loi consiste à prendre cette matière et

la malaxer dans son imaginaire individuel jusqu’à voir une œuvre complète prête à se rendre à

nouveau à l’imaginaire collectif, la société.

En lisant le récit de Mellah, nous avons lu sans doute une histoire quelque peu

familière, ne serait-ce que par la présence des détails légendaires et historiques tels que les

noms d’Elissa, Acherbas, Pygmalion…, une onomastique qui nous vient de l’ancienne

civilisation carthaginoise. Le même décor historique, les espaces de : Phénicie, Tyr, Quart

Hadasht ; le temps des navires, des voyages, les sacrifices. Cependant l’écrivain a réussi à

transposer les éléments mythiques qui constituent le mythe politico-héroïque d’Elissa tout en

ajoutant certains détails que nous allons étudier comme aspects relevant de la « flexibilité ».

Cette deuxième loi de Pierre Brunel a été également expliquée par Daniel-Henri Pageaux qui

dit que cette notion renvoie « à la souplesse de l’adaptation et à la résistance de l’élément

mythique dans le texte. (…) Il faudra donc confronter le texte au schéma du mythe fondateur,

préalablement établi. »1

Ainsi, lorsque nous confrontons le scénario mythique d’Elissa au texte de Mellah, on

trouve que ce dernier fait preuve d’un immense pouvoir d’imagination et d’inventivité. Il a

imaginé que la reine a écrit une lettre à son frère Pygmalion avant sa mort. Cette lettre permet

au personnage de dévoiler ses angoisses, ses jouissances, ses sensations durant le voyage.

Dans cette longue narration, l’auteur donne l’occasion à la reine de dire ce qu’elle n’a pas dit.

De même qu’il permet au lecteur de connaitre le fond intérieur d’Elissa, car l’objectif de

l’écrivain et de l’historien n’est pas le même.

C’est pour toutes ces raisons que nous avons consacré ce chapitre à l’application de la

loi de la flexibilité. C’est une partie essentielle dans notre étude parce que c’est là que

l’imagination se confronte avec l’Histoire. Donc nous allons voir les variations apportées et

comment les éléments émergents dans le récit sont racontés et développés par l’auteur. Nous

verrons ainsi à quel point les éléments constitutifs du mythe d’Elissa sont flexibles et le degré

de leur résistance à la réécriture de Mellah.

Nous commencerons par la description uniquement physique du personnage Elissa.

Ensuite, nous allons découvrir les raisons qui ont poussé ce personnage à fuir sa ville. Puis,

1 PAGEAUX, op. cit, p. 101.



54

nous suivrons l’enchaînement des escales qu’Elissa a fait durant l’errance. Aussi, son arrivé à

l’Afrique du Nord et comment elle a réussi à s’installer définitivement sur cette colline

africaine. Nous terminerons par brosser le portrait moral et les caractéristiques d’Elissa qui se

dégagent de son écriture épistolaire. En effet, le personnage est comme un signe linguistique

qui désigne « Un système d’équivalence réglée, destiné à assurer la lisibilité du texte.»1 Elissa

gagne un sens progressivement dans le texte car le sens ne s’impose pas dès les premières

pages du roman. Elle se remplit du sens au fur et à mesure de la lecture et de l’analyse, parce

que l’héroïne de Mellah ne peut pas fonctionner toute seule en s’isolant du reste du texte. Cela

justifie pour quoi nous avons laissé ce point en dernier lieu.

1 Hamon, op. cit, p. 114.



55

1. Elissa en tant que personnage

Fawzi Mellah a réinventé un personnage romanesque qui remonte loin dans le temps.

Il est à la fois fictif et réel. Dans le récit, la reine garde la même nomination que les récits

historiques : Elissa. Comme l’explique David Lodge dans l’Art de fiction, le nom propre

donné au personnage est un point très important car il permet l’individualisation de tous les

personnages :

« Dans un roman les noms ne sont jamais neutres. Ils signifient toujours quelque

chose, ne serait-ce que leur banalité. Les écrivains comiques, satiriques ou didactiques

peuvent se permettre d’être ouvertement allégoriques en nommant leurs personnages

(voyez Thwackum, Pumblechook ou Pilgrim). Les romanciers réalistes préfèrent des

noms quelconques pourvu qu’ils possèdent les connotations appropriées (comme

Emma Woodhouse ou Adam Bede). »1

Aussi Elissa a trente cinq ans quand elle a fondé Carthage. L’auteur a fait des calculs afin

d’arriver à un tel résultat :

« la seule indication qu’elle daigna suggérer consistait à regrouper son propos

en cinq « sections » divisées chacune en sept « paragraphes » (cinq fois sept

trente-cinq ans ! Je veux penser que c’était l’âge de notre bonne reine au jour

de la fondation de Carthage. »2

Ces détails n’étaient pas mentionnés par les historiens. Ils n’ont jamais précisé l’âge de la

reine soit avant la fuite ou bien après. Nous déduisons que ce sont là des rajouts fantaisistes de

la part de l’auteur tunisien qui invente à sa reine fondatrice l’âge qui lui plait.

1. 1. La description corporelle de la reine :

1. 1. 1. Aspect vestimentaire

En plus du nom donné au personnage, faire son portrait, c’est le caractériser. Cette

description s’étend sur plusieurs niveaux parmi lesquels la description du corps. L’écrivain

fait d’énormes efforts d’imagination, il sélectionne les traits nécessaires qui vont assurer

l’illusion du réel. Pour Mellah le corps est un « amas de chair, de nerfs, de veines et de

sang. »3

A titre d’exemple nous retrouvons dans la toile de Guérin (Figure 2), dans celle de

Lacour (Figure 5), Didon se montre avec des habits somptueux, raffinés, sophistiqués. Nous

trouvons aussi la couleur pourpre des tissus qui symbolise la Phénicie. Or, dans le récit, au

moment du deuil, la couleur pourpre se transforme en couleur blanche « habillée de blanc,

1 David Lodge : L’art de la fiction, éd. Rivages, 1996, p 57 (chapitre 8 : Les noms). Disponible sur ce site :
http://www.roger-vailland.com/Le-jeu-des-noms-de-l-onomastique
2Mellah, op. cit, p. 14.
3Ibid, p. 40.



56

comme il sied à une reine endeuillée. »1Elle dit aussi dans un autre passage, quand elle a

perdu ses trois compagnons : « Nous eûmes à subir les coups de la mort (…) je mis une robe

blanche et je m’enfermai dans les soutes. »2Même le jour de sa mort, elle a choisi une tenue

qui convient à cet événement :

« Aujourd’hui, c’est vêtue de lin blanc et non de la pourpre royale qu’elle se veut.

Aujourd’hui, point de bijoux mais l’anneau que son époux défunt lui a offert pour

sceller leur union et qu’elle n’a jamais ôté. Aujourd’hui, seul signe de sa haute

naissance et de son rang, un bandeau de soie tressé de pourpre et d’or. »3

Curieusement, Mellah n’insiste pas du tout sur l’ornement vestimentaire, n’y accorde pas

beaucoup d’importance et l’a décrit même d’une manière très simple, sobre, loin du faste du

vêtement. Force est de constater que l’écrivain s’est démarqué des anciennes versions en

imposant une variante notable sur la manière de s’habiller. Cependant, la description de

Mellah dans son récit et celle de Ligare (Figure 9), dans la toile sont très proche tant ils

mettent tous les deux en avant l’habit blanc.

1. 1. 2. Aspect physionomique

Dans la lettre, Elissa se décrit : « frêle, menue, les cheveux coupés au ras de la nuque,

vêtue d’une simple robe de lin »4 Elle se coupe les cheveux pour s’enlaidir. Cette scène de

rasage est très récurrente durant le voyage, la reine : « Je demandai qu’on me coupât de

nouveau les cheveux. »5 Au fil du voyage, Elissa est devenue vieille, épuisée de

l’errance : « Vieille. L’errance, la fatigue et maintenant la solitude m’avait vieillie(…) Je

sentais mon corps se recroqueviller, se rider, s’alourdir et demeurer pourtant vide et

silencieux.»6Là nous sommes confrontés à deux descriptions contradictoires. Le deuil dans le

récit de Mellah : Elissa est une reine qui ne jouit pas d’une beauté remarquable. Elle est

errante, triste de la perte de son mari. La joie, dans l’œuvre picturale : Didon est digne de son

statut de reine ne serait-ce que dans sa posture, elle est dans un royaume. Ces détails ne sont

pas figurés dans les récits historiques. La variante apportée par Mellah concernant les

vêtements de Didon s’étend à l’aspect physique de cette dernière. En effet, l’écrivain décrit

une Elissa avec des cheveux courts et elle brime sa féminité, alors que les peintres

représentent une reine féminine gracieuse avec des cheveux longs.

1Ibid, p. 27
2Ibid, p. 96.
3Ibid, p. 23.
4Ibid, 37.
5Ibid, p. 27.
6Ibid, p. 80.



57

2. Motifs de la fuite de la reine

Presque toutes les versions montrent que l’élément déclencheur du projet de voyage

d’Elissa est : « fuir la cupidité et la tyrannie de son frère Pygmalion, le tueur d’Acherbas. »’

Cependant Mellah a fait une autre fois preuve d’une fertilité de création où il rajoute un autre

secret de la fuite de la reine qui est : « l’amour incestueux. » Alors l’écrivain imagine toute

une scène qui a provoqué ce départ, dans le dernier chapitre : Primum mobile. La reine a fait

un rêve étrange dans son palais, elle fait allusion aussi à ce rêve dès les premières pages de la

lettre : « Je n’ai retenu en moi qu’un simple rêve que je fis une nuit dans le palais de Tyr. »1

Le mot ’’rêve’’ est répété dix-sept fois de la page 163 jusqu’à la page 165, elle dit : « Il y

avait ce rêve qui revenait sans cesse. »2

Suite à cet événement la reine a invité des voyantes dans sa gloriette à Gebal pour

interpréter ce rêve : la reine se voit belle et séduisante, elle partage le lit avec Acherbas, son

mari agonisant. Il lui demande de chercher un linceul pour se couvrir. Dans les couloirs du

palais, elle est toute « nue et parfumée », elle se trouve devant la chambre de son frère

Pygmalion « nu et viril ». La reine le caresse et s’enfuit. Après elle revient vers son mari qui

était déjà mort.

Pour la reine, ce songe est symbolique, il est à la fois « dense et consistant, impudique,

magnétique et autonome.»3 Elle l’exprime avec un ton lyrique, il y a une sonorité des mots,

elle décrit la scène avec beaucoup d’émotions.

2. 1. Rêve ou cauchemar ?

Ce rêve n’est pas un cauchemar, cet inceste a eu lieu : « Je savais moi-même que tout

cela était grave parce que c’était vrai et réel. »4 Le rêve véhicule un sens, Freud dit que «

L’inconscient se sert surtout pour représenter les complexes sexuels d’un symbolisme …tels

que nous les retrouvons dans les mythes et dans les légendes. »5Les femmes que la reine a

sollicitées révèle cet appel à l’inceste : « La femme …avait osé aller jusqu’aux confins du

pays interdit, jusqu’aux frontières de l’indicible pour y déposer un rêve et une caresse. »6 A

ce propos, Freud dit que « l’interprétation des rêves… conduit à découvrir les désirs cachés et

refoulés ainsi que les complexes qu’ils entretiennent. »7

1Ibid, p. 29.
2Ibid, p. 174.
3Ibid, p. 169.
4 Ibid.
5
SIGMUND, Freud, Cinq leçons sur la psychanalyse suivi de contribution à l’histoire du mouvement

psychanalytique, PBP, 1966, p. 15.
6Mellah, ibid, p. 167.
7Freud, op. cit, p. 51.



58

Selon la reine, l’amour que porte le récit onirique est vu de deux manières : la première

sensation est que le rêve est « beau, tendre…vivant et…intense. » La deuxième sensation est

« un adultère royal, un inceste de palais »1.

Donc, après toutes ces explications, la reine est condamnée à l’errance, pour éviter de

pécher, il fallait « admettre le sens d’un rêve, ou … le rejeter. »2

La reine préfère quitter sa ville Tyr et partir à la recherche d‘autres horizons car le rêve

a satisfait la reine, son amour est destructeur. Elissa confie à son frère qu’elle a quitté la

Phénicie pour s’auto-punir et non pas par peur : « Ce n’étaient pas tes menaces qui ont dicté

ma fuite… Je fuyais Tyr pour me punir d’avoir violé les lois de Tyr. »3

2. 2. Elissa, femme pécheresse

Justin dans son récit ne mentionne aucune histoire d’amour et la seule raison qu’il

donne de la fuite est d’ordre politique. Mais Mellah nous révèle une autre image de la reine

Elissa, une reine pécheresse, une description dévalorisante d’une reine qui est censée se

suicider pour être fidèle à son mari Acherbas. Son image est complètement dégradée dans

l’inceste. Ce dernier est une variante apportée par l’écrivain et que ne nous trouvons nulle part

ailleurs. Cet amour indicible ressemble à celui de la reine Didon, la victime de l’amour,

délaissé par Enée et elle meurt car elle n’a pas pu vivre sans son amant comme le montre la

sculpture de Cayot (Figure 6), alors L’écrivain justifie la fuite d’Elissa par un amour

incestueux. Zouagui dit à juste titre que :

« la légende de la reine vertueuse et irréprochable, qui se sacrifie par fidélité à la

mémoire de son époux, tombe, au même titre que le mythe de l’amante dévouée et

délaissée, qui ne peut survivre à l’abandon d’Enée. Il ne restera dans ce roman que

l’image d’une reine pécheresse, qui revendique son péché et s’en auto-punit. »4

3. Les espaces visités

Certes que le récit historique retrace le voyage de la reine de Tyr à Carthage mais

l’historien n’a jamais décrit les détails de ce périple, les confrontations des phéniciens fugitifs

avec les autres. Nulle trace non plus de ces détails dans les tableaux étudiés. Avec l’écrivain,

nous avons connu les appréciations et les désappréciations, les contentements et les

déceptions d’Elissa grâce à la flexibilité dont a fait preuve Mellah.

1Mellah, ibid, p. 181.
2Ibid, p. 168.
3 Ibid, p. 171.
4 ZOUAGUI, op. cit, p. 113.



59

3. 1 Chypre : l’inhospitalité des Chypriotes

3. 1. 1. L’accueil des Chypriotes

La première escale de la reine Elissa et ses compagnons est à Chypre. Ce lieu est

conforme au récit des historiens. La reine attend avec impatience son arrivée à la terre de ses

cousins, et attend un accueil chaleureux. Or les Chypriotes étaient désagréables,

inhospitaliers envers les Phéniciens. Elle était indésirable et elle ne reçut d’eux que « des

cordialités méfiantes et des conseils sur la meilleure façon de poursuivre la route jusqu’à

Hadrumète.»1 Les autochtones ont essayé de se débarrasser de la reine et ses compagnons. Cet

incident a donné un autre résultat qui fut l’union du groupe et il y eut un esprit de solidarité

communautaire, grâce à la reine qui sut bien convaincre son groupe avec des discussions,

avec des échanges : « dans mon errance, ils semblaient avoir fusionné leurs aspirations.

N’ayant eu ni à légiférer (ce qui aurait consolidé le groupe des soldats), j’ai réussi à les

maintenir ensemble hors du commandement. »2 Les propos de la reine prouvent sa grandeur,

sa bonne connaissance de la gouvernance. Elle est mythifiée par son pouvoir de gérer une

communauté dont la majorité est des hommes.

3. 1. 2. Les vingt-sept vierges

Nous nous référons toujours au récit de Justin. Les cypriotes après avoir accueilli

comme il se doit la reine et ses compagnons, ont donné quatre-vingts vierges pour que les

compagnons de la reine puissent se marier. Cependant dans le récit de Mellah, il y a

uniquement vingt-sept vierges pour une centaine d’hommes, l’auteur a déformé l’Histoire. Ce

décalage a créé des tensions entre les hommes : « En effet, il ne fait qu’imaginer ce qui aurait

pu se produire sur des navires contenant une centaine d’hommes et vingt-sept

femmes. »3L’auteur a donné une grande importance aux vierges. Leur présence n’est pas

anodine car elles participent à la multiplication des événements, l’épisode du partage des

vierges s’étale sur plusieurs pages. La reine n’a pas pu résoudre le conflit entre ses hommes,

elle était dépassée. Elle n’a pas su maîtriser son groupe. D’ailleurs nous la voyons non

comme une reine mais une femme, elle se montre faible. Au cours de ce voyage, la reine tire

des leçons et elle dit :

« J’ai appris lors de cette deuxième phase du voyage qu’une nation constituait un

mélange étrange d’ordre et d’innovation, de continuité et de ruptures, des

conservations et de changement. On m’a enseigné que mon propre corps ne

m’appartenait plus et que mon peuple se l’était approprié pour pouvoir y imprimer sa

1Mellah, ibid, p. 32.
2Ibid, p. 49.
3Zouagui, op. cit, p. 104.



60

mémoire. J’ai appris à modeler les conflits et à y percevoir ce qu’une communauté a

de vivant. »1

Certes Elissa a eu du mal à atténuer la querelle mais grâce à une ruse, elle a réussi quand

même à calmer ses hommes en les occupant à autres choses : « …lentement à résoudre le

conflit originel en une simple et joyeuse dispute sur le rôle des prêtres ! » 2

3. 1. 3. La querelle des vierges

Au fur et à mesure nous avançons dans la lecture il y a une querelle des vierges qui

réapparait. Il y a deux femmes qui se sont données aux plaisirs du corps et sont tombées

enceintes « par l’incontestable éclat des passions qu’elles provoquaient chez mes

hommes,… »3L’impudeur de ces deux vierges est un déshonneur : « quelle honte de ne pas

défendre sa virginité jusqu’au bout. »4 Pour Elissa la perte de la virginité est une trahison de

soi et de la Phénicie : « C’était moins la virginité physique de ces femmes qui m’importait que

le symbole que j’attachais à leur hymen et l’image que je me faisais de leur rôle. »5De plus,

la reine était déçue de leurs comportements. Les deux femmes ont osé la contester et ont

revendiqué le droit de gérer leur vie : « Tandis que je hurlais-plus de dépit que de colère-

elles (les femmes enceintes) me tenaient la tête. »6 , en menant un discours subversif :

« La communauté dont vous vous prévalez est une abstraction pure. Elle n’existe qu’à

l’état d’ambition. Pour l’instant, nous ne sommes ici qu’une cohabitation d’individus

concrets et autonomes. La communauté que vous sembliez opposer à nos désirs

personnels ne peut avoir d’autre volonté que celle de ses membres. Qu’une voix, une

seule voix vienne à vous manquer, et ce n’est plus la volonté du groupe qui s’exprime,

mais les souhaits multiples et divers de ceux et celles qui le composent… ou bien

votre propre tyrannie ! »7

Elle a lu le passage à plusieurs reprises : « j’en eus le vertige »8 Face à ce discours, la reine

n’a pas pu cacher son désarroi : « Je ne savais pas…je ne saurais répondre…Je me trouvai

bel et bien face à un dilemme. »9

Certes la reine était très en colère à cause de cette affaire mais la grossesse de ces deux

femmes a éveillé chez elle d’autres sentiments plus délicats : le désir de maternité. Elle était

si sensible car elle est privée de ce sentiment : « C’était à peine si elles ne m’invitaient pas à

1 Mellah, ibid, p. 50.
2Ibid, p. 47.
3Ibid, p. 41.
4Ibid, p.78.
5Ibid, p.81.
6Ibid, p.78.
7Ibid, p.79.
8 Ibid.
9Ibid, p.78.



61

partager leur grossesse, calquer ma respiration sur la leur et sentir dans mon propre ventre

les tendres secousses des fœtus ! »1La reine se met à la place des femmes juste pour imaginer

les gémissements du bébé dans son ventre. Nous voyons que la reine nous dévoile son désir

d’être une maman. Nous remarquons une instabilité de ses émotions, deux sensations

contradictoires.

3. 2. Sabratha : un peuple naïf

La reine et ses compagnons s’arrêtent au port libyen de Sabratha. Cet espace ne figure

pas dans le récit historique. Cette étape est purement fictive, elle est très riche des

expériences, des échanges et de nouveaux personnages comme : le coadjuteur de l’agronome.

Puisque c’est Elissa qui tient les ficelles de la narration, elle donne la parole au coadjuteur à

plusieurs reprises. Il y a aussi les autochtones qui sont représentés en foule et ne jouent aucun

rôle important.

Ce peuple est étrange, différent, généreux, chaleureux et naïf. Cette ville silencieuse n’a

jamais connu la musique : « Ce peuple connaissait les sons dont on fait la musique, il en

ignorait la composition et … l’émotion. »2

Le peuple n’a pas de gouverneur, il vit dans la nature, il ne connaît pas les lois ; les

gens se confient à la nature, aux herbes comme remède pour leurs maladies. Il a un rite

bizarre qui s’appelle : la nuit du sacre éphémère. Ce peuple partage avec ses caractéristiques

le mythe du bon sauvage3.

3. 2. 1. La nuit du sacre éphémère

C’est un rite spécifique aux habitants de Sabratha. A travers l’œil d’Elissa, nous

allons voir en quoi consiste cette tradition. Vu qu’elle y a assisté, elle nous fait un rapport

détaillé de cette étrange et unique nuit. Cette nuit ne doit être « ni sombre ni éclairée. La lune

1Ibid, p.77.
2 Ibid, p. 57.

3
Le « bon sauvage » est le fruit de l’imaginaire de tous les grands lecteurs des récits de voyages qui foisonnent à

partir du 16e siècle : il est, en quelque sorte, un personnage composite fait à partir des nombreuses descriptions
des hommes primitifs vivant dans un « âge d’or » naturel : Dieu est révélé par la Nature, croyait-on; par
conséquent, l’être naturel est foncièrement bon. Mais d’où pouvait donc provenir une telle croyance? Cette
vision des « sauvages » a longtemps été nourrie par des explorateurs et des missionnaires encore habités par
l’illusion d’un paradis perdu. En effet, nombreux sont ceux qui ont chéri les propos d’AmerigoVespucchi
(1454-1512) sur les Indiens que l’on retrouve, ici, dans sa célèbre lettre intitulée Mundusnovus (1503) : « Ils
n’ont de vêtements, ni de laine, ni de lin, ni de coton, car ils n’en ont aucun besoin; et il n’y a chez eux aucun
patrimoine, tous les biens sont communs à tous. Ils vivent sans roi ni gouverneur, et chacun est à lui-même son
propre maître. Ils ont autant d’épouses qu’il leur plaît […]. Ils n’ont ni temples, ni religion, et ne sont pas des
idolâtres. Que puis-je dire de plus? Ils vivent selon la nature. »
http://www.cvm.qc.ca/encephi/syllabus/litterature/18e/bonsauvage.htm



62

doit être à son deuxième croissant et la mer retirée sous l’effet du reflux.»1La première moitié

de la nuit, les femmes construisent des statues de sable monstrueuses. Ensuite les hommes

remplacent les femmes pour décorer les deux créatures et leur donner des yeux, des oreilles,

un nez, une bouche… l’essentiel c’est d’avoir une apparence humaine. Dans la deuxième

moitié de la nuit, le peuple de Sabratha s’adresse à ces créatures énormes et se met à se

plaindre, à parler de tout ce qui leur est arrivé et de leur maux. Après il les menace, il les

injurie et cela va durer jusqu’au lever de soleil. « Tandis que le soleil illumine la plage et les

dunes, la marée s’avance(…) »2Quand les vagues emportent les statuts, la foule pleure de

désespoir de perdre ses souverains. Puis, elle ramasse tout ce que la mer a laissé : les algues,

les résidus du sable et elle les met dans des coffrets dorés et les enterrent dans la plus haute

dune en se lamentant « les femmes se lancèrent le visage (comme chez nous les

pleureuses.»3Enfin le calme s’installe et tout le monde reprend sa vie de tous les jours. Ce

peuple a marqué la reine, elle était fascinée, admirative à la simple façon dont les gens de

Sabratha vivent. Surtout il n’a aucune idée de la loi, ni de la législation ni de Sénat et même

d’un souverain !

« Ce récit véridique vous paraîtra immoral et indigne d’une princesse. Pourtant, on ne

m’a point conté cette histoire. J’ai vécu ce cérémonial pendant lequel une

communauté érige ses princes la nuit pour mieux les assassiner à l’aube. Et nulle

immoralité ne m’a semblé entacher ce meurtre périodique. J’y ai vu, quant à moi, un

signe de sérénité et même de bonheur. (…). Ne connaissant ni sénat ni armée, ces

citoyens sans État semblaient même plus riches que bien des Tyriens.»4

Cette étape de voyage offre une occasion aux phéniciens de faire de nouvelles rencontres

avec les gens de Sabratha. Il y a un contact entre deux peuples différents, c’était la toute

première expérience de l’altérité. Le coadjuteur parle à la reine et les siens de l’importance de

la terre, de l’agriculture. Les autochtones demandent à la reine une négociation autour des

secrets de la mer, l’art de la guerre et la « composition du coaltar qui les protège contre l’eau

de mer.»5En contrepartie, ils leur offre un traité d’agronomie et d’agriculture.

A un moment donné, la reine et ses compagnons ont plongé dans la nature, ils

couraient, riaient, ils sont dans le bonheur total, même pour un peu de temps mais ils étaient

heureux. Ces étapes vécues par les fugitifs ont injecté une certaine jouissance aux cœurs des

Phéniciens et leur font oublier un peu l’errance.

1Mellah, ibid, p. 59.
2Ibid, p. 62.
3 Ibid.
4Ibid, p. 63.
5Ibid, p. 66.



63

A Sabratha, la reine bénéficie d’un accueil chaleureux :

« je bisai le sol de Sabratha. Je palpai la terre si fragile et si généreuse de ces collines. J’en

humai encore une fois le mélange subtil d’air marin et de parfum de thym. Et je caressai

du regard le bleu émeraude de son port. Sabratha ne m’abandonnait pas. (…) Elle

m’offrait la promesse d’une terre féconde… »1

Et « c’est avec amour et compassion » que la reine quitte la ville en constatant que « Ce

n’est plus le quotidien des hommes qui m’intéresse mais leurs mystères. »2

La reine a laissé des traces dans cet endroit : la musique, dix scarabées, les deux

femmes enceintes, deux rameurs et le prêtre retors.

3. 3. Hadrumète : un peuple grossier et primitif

Tout comme Sabratha, Hadrumète n’est pas cité par Justin, c’est une variation

apportée par Mellah. L’objectif est de créer le même effet dramatique, à Sabratha, c’est

l’enfantement des deux femmes. Là, à Hadrumète, c’était un décès. C’est la troisième querelle

que rencontre la reine qui est l’inhumation de ses trois partisans. Alors Elissa et ses

compagnons se disputent à propos de l’enterrement de leurs hommes. Les compagnons

préfèrent l’embaument égyptien. La reine veut les enterrer conformément au rite phénicien.

Aussi pour montrer aux autochtones que les Phéniciens, « les gens venus de l’horizon », ont

une culture, une croyance spécifique à eux. « Prouver que les gens venus de l’horizon3

avaient aussi un dieu, une foi et un avenir. »4 Donc elle décide d’organiser un Molek5. Elle va

sacrifier des enfants aux divinités, sauf que, sur la terre d’Hadrumète, elle a immolé des

enfants africains, des êtres qui ne lui appartiennent pas, la reine se sent dépassée. « Dieu

comment avions-nous pu mentir à nos dieux ? Fallait-il ajouter l’infidélité au poids de

l’errance. »6 Cet acte d’immoler des enfants choqua les notables d’Hadrumète car c’était la

première fois qu’ils assistaient à un rite aussi terrible et spectaculaire. La reine a semé par

conséquent de la terreur dans le cœur des autochtones. Elle était chassée : « On me répondait

1 Ibid, p. 86.
2Ibid, p. 64.
3
En psychologie sociale, un stéréotype est une croyance qu'une personne entretient au sujet des caractéristiques

des membres d'un groupe. Une généralisation touchant un groupe de personnes et les différenciant des autres.
Pageaux le définit ainsi : « … le stéréotype délivre, en fait, un message « essentiel ». Ce figurable diffuse une
image essentielle, première et dernière, primordial.» p. 62.
4 Mellah, ibid, p. 101.
5
Le Molek est un holocauste qui consiste à sacrifier des vies humaines surtout des nouveau-nés au Dieu. Cette

pratique phénicienne est citée dans le conclave des pleureuses. Mellah précise que Baal’Hammonaimait le
sacrifice des enfants riches. La même phrase est reprise dans Elissa, « les phéniciens avaient l’habitude de
revigorer leurs dieux en immolant des enfants. », p.102.
6Mellah, ibid, p. 105.



64

par des jets de pierres et d’immondices ! Pour eux, j’étais une dévoreuse d’enfants, une

mécréante cruelle et assoiffée de cendres ! »1

Le sacrifice a diminué la valeur de la reine, elle est démythifiée, elle n’est plus une reine

mais une criminelle, dévoreuse d’enfants. Le rejet a fait naître en elle une réaction forte de la

révolte, elle souhaite punir Hadrumète la laide, elle dit que :

« je reconnais que la griserie de la guerre s’était alors emparée de moi, mon propre corps

(que l’on disait frêle et fragile) se gonflait peu à peu ; je le sentais puissant et solide, enflé

de son désir belliqueux, porté par les chants guerriers des soldats et les discours virulents

des sénateurs. »2

Elle aimait être comme toutes les femmes mais elle ne l’est pas, je suis « de nouveau reine,

de nouveau j’étais monarque »3 En quittant Hadrumète, elle laisse le tombeau de ses défunts

compagnons et qui peut devenir un sanctuaire, et apprend une leçon : « il me manquait des

chefs, des guerriers et des martyrs. C’était la leçon que Hadrumète m’avait donnée ; elle me

servirait. »4

4. Quart Hadasht : la terre propice

Par pur hasard, la reine et ses compagnons débarquèrent sur une colline d’Afrique du

Nord. Ce lieu est conforme au récit de Justin. Les fugitifs ont été accueillis chaleureusement

par les Africains. C’est sur cette terre que la reine met fin à l’errance. La reine aime bien cette

terre et elle est entraine de construire sa ville comme le montre le tableau de

Turner(Figure 7). Une belle péninsule où les couleurs changent.

4. 1. La ville nouvelle

L’expression de la ville nouvelle est un nouvel apport ajouté par Mellah. Les

Africains, n’ayant jamais eu besoin de cet endroit, n’ont pas jugé utile de le nommer même.

Pourtant, la reine et ses compagnons dès leur installation, ont pensé à un nom à donner à cette

colline. L’idée de « Quart Hadasht » a trouvé naturellement chemin vers leur esprit.

Naturellement, car bâtir une ville est un rêve phénicien. Il s’agit d’avoir sa cité sans laquelle il

n’y aura pas d’Etat, de lieu où exercer la politique et le pouvoir :

«la ville est la seule invention humaine qui survivra à l’homme. Violence de l’oubli

sur le récit, la ville peut raconter son histoire sans dire ses personnages (ne dit-on pas

la « trame »urbaine sans évoquer les trames humaines qui la peuplent ?) »5

1Ibid, p. 103.
2Ibid., p. 113.
3Ibid, 114.
4 Ibid.
5Ibid, p. 128.



65

Parmi toutes les propositions données, « ville-nouvelle » était le plus approprié. Nouvelle car

cette ville ne sera pas une copie de Tyr, d’Utique ou d’une autre ville. Elle sera simplement à

l’image de leurs rêves, de leurs ambitions et de leur avenir car « si la nature conserve

perpétuellement l’empreinte et la mémoire vivantes de son créateur, la ville doit sans cesse

les inventer pour pouvoir subsister. »1

A lire la description que la reine a faite de la ville nouvelle sous sa plume, nous tombons sur

le concept de l’ekphrasis des deux tableaux de Turner et de Lorrain (Figure 1), tant la

ressemblance entre le récit et la peinture est frappante. En plus, Lorrain peint une reine très

fière de sa cité comme l’est Elissa dans le texte, le passage suivant témoigne de cette

ressemblance : Elissa parle de ses :

« choix des nouveaux palais de Tyr, ses fontaines, ses temples, ses places et ses

marchés. Je les désirais toujours sans ordre manifeste, sans symétrie ni lignes droites,

comme jaillis des mains d’un dieu divaguant et capricieux. (…) j’étais convaincue que

l’architecture d’une cité, mieux que sa constitution, attribuait le véritable sens di destin

d’un peuple. Et je voulais que les Tyriens fussent reliés à Tyr par le seul instinct de la

beauté. »2

5. La peau de bœuf

Le stratagème de la peau de bœuf n’est pas aussi dépourvu de changement. Ce procédé

ingénieux inventé par la reine est un mythème, un épisode crucial, une scène culte de la

fondation de Carthage. Or Mellah ne lui reste pas fidèle mais il y introduit des variations.

L’auteur a imaginé comment s’est passé la scène de la négociation à propos de l’achat

du terrain. Lors de la discussion, il y a une rencontre entre deux personnes issues de

différentes civilisations, c’est absurde comme discussion, le roi africain ne comprenait pas les

signes de l’écriture que contient le contrat d’achat : « c’était à peine si Hiarbas ne voyait pas

la main du diable dans cette multitude de signes qui prétendaient enfermer la parole et, au-

delà, désigner des choses et même (pourquoi pas ?) des pensées ! »3Alors il n’était pas

d’accord avec cette façon de faire : « Il n’acceptait pas qu’une terre ait pu se vendre et

s’acheter.4 Ce qui a paru étrange a Elissa, c’est qu’il ne voulait pas vendre la colline car elle

est vivante, les Africains ne vendent pas les choses vivantes juste les choses mortes : « le

négoce ne pouvait porter que sur des choses inanimées, la colline était pour lui

1Ibid, p. 129.
2Ibid, p. 45.
3Ibid, p. 118.
4Ibid, p. 117.



66

vivante. »1Paradoxalement, cet espace est nommé « bien de main-morte. »2Suite à ce principe

la reine égorge un bœuf sur cette colline puis, faisant couper le cuir en bandes très-étroites.

Elle coupe plus d’espace qu’elle n’en avait paru demandé. Ainsi, la colline est morte et elle

peut être vendue.

Avec ce stratagème, Elissa a pu disposer elle a disposé d’un terrain d’un espace

considérable, qui assure un lieu de repos à elle et ses compagnons fatigués d’une si longue

navigation. Donc cette stratégie donne son nom à la colline africaine Byrsa qui veut dire :

peau de bœuf. Cette idée nous conduit à dire que cette appellation s’inscrit dans ce que M.

Eliade qualifie de mythe étiologique : qui rend compte de la naissance de certaines choses.

6. L’immolation de la reine

Mellah, dans son récit, privilégie l’ancienne version de la légende d’Elissa, la reine

qui se suicide par immolation. L’écrivain s’écarte de la version de Virgile et des peintres

comme le montre le tableau de Rubens (Figure 4), le tableau de Bourdon (Figure 3), Didon se

donne la mort à cause de l’abondant d’Enée et non par sacrifice pour son peuple. Une autre

différence a souligné que les peintres et le poète latin représentent la reine entrain de mourir

alors que Mellah n’a pu représenter Elissa dans ce moment car le narrateur ne peut pas

raconter la propre mort de la phénicienne. Le sacrifice d’Elissa est mis en exécution, au

moment même de sa nouvelle alliance conjugale, une union qui va garantir à son peuple

fugitif une terre et une vie, Hiarbas ne pourra pas contester leur présence sur le territoire

africain. L’auteur souligne qu’avec cet acte, sa reine est soumise à l’antique principe, une

règle primitive qui veut « qu’un monarque meure afin que survive sa communauté. »3

D’ailleurs la reine le dit : « J’ai acquiescé à cette règle primitive qui, partout et toujours,

fonde la légitimité des princes. »4, « J’ai traversé la mer pour mourir, et que ce bûcher se

prépare à témoigner de l’ultime tentative de salut que j’offre à ma communauté. »5 Elle se

suicide pour échapper au prétendant africain et garder intact son « vœu de veuvage » Ainsi,

pour rester fidèle à son époux Acherbas, elle ne veut pas trahir leur relation et elle le dit en

s’adressant à son frère :

«ce mari éphémère que mon peuple m’a désigné ne pourra pas prétendre s’être érigé

entre moi et Acherbas, mon seul amant, l’époux que votre cupidité m’a enlevé. Je

partirai avant que son image ne s’affaiblisse sous le poids d’une nouvelle liaison. »6

1 Ibid.
2Ibid, 118.
3, ibid, p. 23.
4 Ibid.
5Ibid, p. 120.
6Ibid, p. 23.



67

Aussi, elle s’inflige une punition parce qu’elle a trahi les lois de Tyr, par son amour

incestueux et destructeur. Pour elle, même la mort n’est qu’une toute petite punition, elle dit

qu’elle mérite plus : « oh ! La mort ; elle était trop étroite pour une si vaste délinquance. Elle

me semblait bien légère pour un viol si lourd. Non, l’errance, le déracinement, la fuite sans

fin. »1

La reine se trouve tiraillée dans des sens différents : fidélité pour son mari Acherbas,

son refus de se remarier avec Hiarbas et l’amour incestueux pour Pygmalion. Il y a une

complexité psychologique intense, beaucoup de choses sont refoulées dans sa tête, elle décide

de renoncer à la vie sans regret « J’éprouvais alors le besoin d’une profonde rupture, d’une

sorte de point de non retour. »2 Elle voit la mort comme un moyen pour se libérer de toute

cette pression : « Et cet incendie que j’attends maintenant telle une délivrance… »3

6. 1. L’acte du sacrifice

Les sacrifices sont présents dans tous les lieux et dans toutes les cultures, ils sont liés

au mythe (même les personnes réelles) de la mort dont l’idée fondamentale est que la vie ne

peut naître que d’une autre vie sacrifiée. C’est ce que M. Eliade observe dans son ouvrage,

Mythes, rêves et mystères :

Le sacrifice opère un gigantesque transfert : la vie concentrée dans une personne

déborde cette personne et se manifeste à l’échelle cosmique ou collective. Un seul être

se transforme en cosmos ou renait multiplié, dans les espèces végétales ou dans les

diverses races humaines. »4

Même si Eliade aborde le sacrifice ici d’un point de vue purement anthropologique, on

peut dire que le geste d’Elissa s’inscrit dans cette optique : son sacrifice signe la fin d’une ère

culturelle et civilisationelle (ce qui reste des traditions phéniciennes) et en même temps le

début d’une nouvelle aire culturelle : Carthage, une splendide ville résultant du métissage

entre les Phéniciens et les Africains. Pour qu’il y ait création

« il fallait d’abord qu’il y ait sacrifice, sacrifice humain ou sacrifice de la divinité. (…)

la création ne peut se faire qu’ à partir d’un être vivant qu’on immole… précisons que

ce processus s’applique à tous les niveaux de l’existence. Il peut être question de la

création du Cosmos, ou l’humanité, ou seulement d’une certaine race humaine… le

schéma mythique reste le même. Rien ne peut se créer que par immolation, par

sacrifice. »5

1Ibid, p. 171.
2Ibid, p.182.
3Ibid, p. 173.
4

ELIADE, Mircea, Mythes, rêves et mystères, Folio, coll, Essais, 1957, p. 26.
5 Eliade, ibid, pp. 225-226.



68

7. Elissa personnage épistolier

8. 1. Définition du genre épistolaire

Le genre épistolaire regroupe donc des œuvres constituées de lettres. Un roman épistolaire

consiste : « consiste en des lettres (rarement une seule) écrites par un ou plusieurs de ses

personnages et adressées soit à des confidents, soit directement à leurs antagonistes »1

L’épistolaire est véritablement un genre aux multiples facettes. Laclos dit qu’une lettre est le

portrait de l’âme. Elle se prête à tous les mouvements tour à tour, elle s’anime, elle jouit, elle

se repose. La lettre fictive est inventée, elle n’a jamais été envoyée. Cette lettre contient deux

destinataires : le personnage fictif et le lecteur (réel).

8. 2. Elissa épistolière

L’exploitation du genre épistolaire est une variante apportée par l’écrivain. Ce genre

nous a aidés à mieux cerner notre personnage. Surtout à la découvrir dans la trame

psychologique. En effet, elle nous dévoile ses sentiments, ses fluctuations du cœur, le flux

émotionnel. Il n’y a pas de l’ordre dans ce qu’elle dit, d’ailleurs, elle le confirme : « Il suffit

de fouiller ma mémoire et d’ordonner mes souvenirs. »2. C’est le for intérieur, le moi profond

qui intervient et qui prend le dessus car : « une lettre dont un auteur dit « je » c’est plus qu’un

témoignage, c’est un morceau de chair, c’est la vie même. »3Elissa assure la narration par le

biais d’une analepse. Elissa revient au passé de certains évènements pour mieux les

expliquer : comme le motif de l’errance, qu’elle dévoile au dernier chapitre du roman. De

même quand elle évoque les souvenirs d’enfance avec son frère Pygmalion.

Nous avons vu les sentiments, la vision de la reine envers les peuples visités, parce

que l’espace a conditionné son état d’âme. A Chypre, elle était déçue du comportement de ses

voisins cypriotes. Ensuite, à Sabratha, elle était subjuguée par l’unicité de ce peuple et son

mode de vie. Elle bénéficie d’un accueil chaleureux. C’est une terre qui lui a donné de

l’espoir. Après à Hadrumète, elle n’a pas aimé ce peuple grossier et primitif. Il était tout à fait

désagréable envers les fugitifs et c’est là qu’elle fait l’expérience de la douleur et de la mort.

Enfin, quand elle débarque sur la colline africaine, elle est séduite par cette perle de la mer où

1 JOST, François, « Epistolaire », DITL, http://www.ditl.info/arttest/art1564.phpCité par Zouagui, p. 67.
2 Mellah, ibid p. 90.
3
Odile Richard-Pauchet, « le personnage de roman épistolaire, rôle, fonctions et perspectives », consulté sur

Internet : https://www.google.dz/search?q=Odile+Richard-

Pauchet%2C+%C2%AB+le+personnage+de+roman+%C3%A9pistolaire%2C+r%C3%B4le%2C+fon

ctions+et+perspectives+%C2%BB&oq=Odile+Richard-

Pauchet%2C+%C2%AB+le+personnage+de+roman+%C3%A9pistolaire%2C+r%C3%B4le%2C+fon

ctions+et+perspectives+%C2%BB&aqs=chrome..69i57.1314j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8



69

elle décide de s’installer, de mettre fin à son errance suite à un procédé ingénieux : la peau de

bœuf. Nous avons connu tout cela grâce à l’écriture épistolaire qui favorise l’introspection et

l’expression du Moi.

Par moment Elissa se montre puissante et grandiose, elle est à la hauteur, sacralisée et

mythifiée. Dans d’autres, elle est complètement désacralisée, déchue, elle est plus une femme

que reine : elle se montre sensible, faible, incapable et dépassée par l’ampleur des conflits,

c’est ce qui ne convient pas à une reine. Son histoire s’est heurtée à des obstacles, des

querelles durant son voyage. Si la reine Elissa obtient son objet avec trop de facilité et

d’aisance, l’histoire n’aura pas d’intérêt. L’essentiel qu’elle a réussi à traverser toutes les

expériences avec courage car les catastrophes font partie du héros. Donc, Elissa est conforme

au type d’héroïne épique qui incarne la bravoure et l’intelligence.

Nous retenons que le vocabulaire que l’auteur a utilisé pour décrire son personnage est

tantôt euphorique1, tantôt dysphorique. Il y a un déchirement entre le devoir et le pouvoir, la

mémoire et l’oubli, le savoir et l’ignorance, l’existence et le néant. La reine est tiraillée par la

satisfaction et la déception :

« j’ai la conscience trop royale pour me permettre de ruser avec ce qui fait l’essence et

le fondement d’une nation. Je te le dis Pygmalion : je ne suis pas une femme

subjective, je veux dire en cela que je n’ai pas de véritable intimité. »2

8. Elissa personnage romantique

8. 1. Définition du romantisme3

Le romantisme est un mouvement littéraire, culturel et artistique européen, il date du

XVIII siècle. C’est un courant de sensibilité, de pensée et de l’émotion. Il se caractérise par

opposition au classisme. Etre romantique signifie avant tout refuser l’ordre du monde. C’est

choisir la révolte, la différence jusqu’à la mort ; c’est avoir l’intuition du tragique de la

condition humaine. C’est préférer l’ombre à la lumière, le silence au bruit, la mélancolie au

bonheur considéré comme inaccessible. C’est oser des révolutions tout en se sentant las de

vivre. C’est se sentir mal adapté au monde qui nous entoure, c’est préférer se blottir dans des

siècles passés, dans des mondes qui n’existent pas ou qui existent seulement dans le rêve,

l’imagination. C’est ressentir de façon exacerbée tous les sentiments humains : l’amour,

l’amitié, la haine, la solitude, la tristesse, la difficulté de vivre. C’est aussi ne pas avoir peur

de briser tous les tabous : de regarder la mort en face, de flirter avec le blasphème, d’agir avec

pour seules les limites de son propre cœur.

1C’est quand nous décrivons une personne avec exaltation.
2Mellah, ibid, p. 171.
3http://arcaneslyriques.centerblog.net/2305574-Le-Romantisme-litteraire



70

8. 2. Personnage romantique1

Le personnage romantique jouit d’une grande liberté. Il est plus singulier et original, il

est porteur du « mal du siècle ». Le héros romantique est porté par ses désirs.Il est représenté

par le bien, le juste, le courage et la vertu. Ceci caractérise le Romantisme, mouvement

littéraire qui prône de laisser largement place à l'expression des sentiments et des sensations

en abolissant les règles strictes de la littérature classique. Il propose de jouer sur les

contrastes, sur l'opposition du beau et du laid, du sublime et du grotesque. Il préconise la

liberté et le naturel en art. Les Romantiques pourront proposer du héros une image vivante de

faiblesse humaine capable de se reconnaître et de se retourner contre elle-même dans un geste

poignant de liberté désespérée.

8. 2. Elissa, héroïne romantique

L’écriture révèle la pensée d’Elissa et le langage devient une source d’explosion

émotionnelle. Les longues phrases rendent compte des moments de réflexions, d’évasion.

L’utilisation des points d’exclamation, la présence de « je » prouve la sensibilité de la reine.

Les descriptions utilisées sont d’un ton lyrique, par exemple dans le passage suivant, il y a un

éclatement lyrique :

« Comme jadis à Sidon et à Gebal, je voulais engranger les parfums du citronnier et de

l’oranger…Rougir aux piqures du cactus et me caresser les joues avec des feuilles

d’eucalyptus. Résonner au chant incompréhensible du grillon et me distraire aux

sifflements frivoles de la cigale. Me surprendre à esquisser le vol de l’hirondelle et me

fourvoyer sur le chemin sans fantaisie des fourmis. Redessiner l’architecture

inéluctable des ruches et m’étonner de la patience des abeilles »2.

Ce passage poétique décèle une sensibilité extrême. Elle établit une relation entre la

nature et ses sentiments. Sans se rendre compte, Elissa décrit un paysage psychique. La fusion

dans la nature est l’une des caractéristiques du personnage romantique. Ajoutons à cette idée

de la nature, la mer, Elissa dévoile sa sensibilité face à cette énorme étendue d’eau. Pour elle,

la mer est comme l’enfance, l’enfance du monde. C’est comme un fœtus qui nage dans le

liquide amniotique qui le protège, c’est ainsi pour l’homme, il a besoin de la mer : « la mer

est en nous, elle est comme nous : chaleureuse et secrète, sereine et agitée, éloignée du ciel et

fondue en lui… »3Elle personnifie la mer à l’image d’une femme. La mer accable l’homme du

sublime, elle rejoint le ciel et efface les limites terrestres. La blancheur rejoint l’horizon bleu

1 Ibid.
2Mellah,ibid, p. 35.
3Ibid, p.109.



71

du ciel: « les aurores ressemblent aux crépuscules, c’est la mer qui les fond dans une même

lumière. »1

La reine utilise tantôt un ton nostalgique quand elle parle de ses souvenirs d’enfance

avec Pygmalion : « Tu souviens-tu de nos jeux d’enfants ? Ces joueuses scènes »2, tantôt un

ton pathétique3exprimant les regrets des bons moments passés en Phénicie : « déjà je le sais,

nous avons été »4Aussi, Elissa est un personnage qui aime s’isoler de son groupe. Sans oublier

le moment extatique, l’instant suprême où elle se trouve devant le bûcher, elle vacille entre la

vie et la mort, le rêve et la réalité, l’Histoire et le mythe :

« Je suis déjà la mort en marche. Un bas-relief anonyme. Un cercle sans

commencement. Ni fin. Je suis la marche et le marcheur. Le rêve et le rêveur.

L’amante et l’amour. L’œuvre et l’artiste. La rupture et la continuité. La cité et

l’errance. Le royaume et le déclin des rois. Je suis une noce paradoxale. J’émane de

mon corps. Il s’innocente de moi. Il vit sans moi. ; Dans un instant, je mourrai en

dehors de lui. Je deviens un reflet. »5

1 Ibid, p. 89.
2 Ibid, p. 139.
3
Il cherche à émouvoir le lecteur ou le spectateur par des situations ou des discours marqués par la passion, la

souffrance... Le spectacle et le lexique des émotions (douleur, pitié), les rythmes brisés, les interjections sont des
signes du pathétique.
http://www.toutpourlebac.com/index.php/dossiers/165/bac-fiche-francais--les-registres/462/le-registre-
pathetique.html
4Mellah, ibid, p. 88.
5Ibid, p. 191.



72

Conclusion

Au cours de ce chapitre nous avons vu comment Mellah s’est approprié le mythe

d’Elissa. L’auteur est resté fidèle à la version historique : l’assassinat d’Acherbas, la fuite

d’Elissa, l’escale à Chypre, la découverte de la colline de Byrsa, le refus de mariage et le

sacrifice de la reine. Tous ces épisodes ont été racontés conformément à la tradition

historique mais l’univers punique de Mellah n’est pas dépourvu d’expansions et d’ajouts.

Nous avons relevé toutes les modifications apportées par l’écrivain au mythe d’Elissa et son

parcours.

Toutes les variations sur la figure d’Elissa montrent la fertilité et la permanence de ce

mythe, sa réadaptation aux époques modernes. En effet, c’est ainsi qu’il s’enrichit par

modification et invention. Mellah a fait preuve d’une flexibilité et d’un imaginaire riche dans

le but de répondre aux questions qui taraudent l’écrivain dans sa société. Il vaut mieux avoir

une multitude de variations changeantes qu’une seule réalité figée.



Chapitre V

L’Irradiation des éléments
mythiques



74

Introduction

L’écrivain par le biais de son art, il jouit d’une certaine autorité, il a regard diffèrent

des autres envers la société, car c’est un moyen qui rendre compte des maux qui guettent la

société. Quand un écrivain prend sa plume pour écrire, c’est qu’il a forcément quelque chose à

dire. L’un des principaux devoirs de l’écrivain est de donner sa vision de la nature humaine en

dépeignant la réalité telle qu’il la perçoit. Il va montrer à l’Homme ses défauts, ses travers et

ses vices. Son écrit rectifie et amène à une prise de conscience, éveille les esprits, éveille une

société hypnotisée par le pouvoir politique, pour corriger les failles de sa société.Mellah

choisit d’investir le mythe d’Elissa pour dénoncer les injustices politiques et sociales de la

Tunisie de 1988. A travers son personnage qui est son porte-parole, il donne une critique de

la vie réelle. Le choix de la lettre lui permet de mener des réflexions politiques et

philosophiques sur la société, ce que Zouagui qualifie de l’essai. Surtout elle est pleine

d’enseignements. Elle porte des réflexions sur la trahison, l’amour, la beauté, la mer, la

musique, l’art de gouverner. C’est pour cela que nous avons consacré ce chapitre à

l’application de la troisième loi de l’analyse mythocritique du mythe: l’irradiation, afin de

voir le nouveau sens ajouté au mythe d’Elissa et son parcours. En effet, Mellah parle d’un

mythe qui remonte au IXe siècle av JC, au présent. La figure antique est convoquée dans une

écriture moderne et traite de thèmes toujours d’actualité : politique et féminisme. Nous

commencerons par donner la symbolique de la figure d’Elissa. Puis nous parlerons de l’aspect

politique. Ensuite nous allons évoquer le mythe de l’éternel retour. En plus nous parlerons de

la quête identitaire d’Elissa et nous terminerons par souligner l’importance de voyage

d’Elissa.



75

1. La figure d’Elissa

Il est indéniable que la figure d’Elissa irradie à travers tout le texte dans la mesure où

elle se met à prendre de nouvelles significations sous la plume moderne de l’écrivain Mellah.

1. 1. Elissa féministe

Depuis toujours la femme est un éternel mineur, une femme dépendante de son père

puis de son mari. Elissa a réussi à casser le stéréotype de la femme incapable et dépendante.

Elle a fait preuve de courage, de connaissance, de l’intelligence. Elle a conduit, dirigé toute

une communauté d’hommes : « une centaine d’hommes m’accompagnaient, j’étais la seule

femme à bord. »1Dans le passage du choix d’une divinité à la nouvelle cité, les compagnons

ont refusé d’avoir Tanit comme déesse car c’est une femme : « Mais Tanit ? Une femme !

Une parvenue !(…) Indignés et déloyaux (…) à se mettre à genoux devant une femme, que ce

soit une compatriote ! »2 Les hommes ont toujours vu que la femme est indigne d’une place

supérieure, ils ne les nomment même pas « pourtant ils nous aimaient et nous vénéraient

parfois. »3 Elle s’adresse à Pygmalion et lui dit qu’il n’aime pas les femmes « par peur de

perdre la puissance et de perdre dans les bras de la féminité. »4 Ce qui était surprenant dans

cette discussion c’est le silence des vierges. Elles ne sont pas intervenues pour défendre le

mérite de Tanit d’être une déesse de Quart Hadasht. Si nous calquons cela dans la réalité, les

femmes sont silencieuses et ne défendent pas leurs droits par peur du pouvoir patriarcal.

L’écrivain a donné la parole à Elissa par le biais de la littérature pour défendre sa

liberté. Elle a démontré ses compétences. C’est un exemple à suivre. L’objectif de l’écrivain

est d’éveiller l’Elissa qui est dans chacune des femmes opprimées, afin de défendre leur place

dans la société. Donc Elissa est symbolique de la quête de la liberté. Même son suicide se

comprend comme le seul acte de liberté dont elle dispose bien plus qu’une preuve de fidélité.

Avec tous ces critères, la reine Elissa est rentrée dans le rang des grandes femmes qui ont

révolutionné l’histoire. Elle est représentée rusée comme un renard, pleine de malice et

d’intelligence, elle sait convaincre. Elle a trompé Pygmalion pour quitter Tyr ; elle a trompé

le libyen Hiarbas pour échapper aux liens d’un mariage non-désiré.

1. 2. Elissa stratège politique

En choisissant la reine phénicienne comme héroïne de son roman, Mellah a établi un

lien entre le Maghreb et l’Orient. Le choix de cette reine n’est pas fortuit. L’ensemble des

pays du Maghreb, ont connu une sévère et négative attitude envers la femme. Mellah a inséré

1Mellah, ibid, p. 29.
2Ibid, p. 137.
3Ibid, p. 139.
4Ibid.



76

une figure mythique pour montrer la capacité de la femme à sortir de la maison et gouverner

un Etat. Même à l’ère contemporaine, la femme souffre toujours de préjugés et d’idées

religieuses obscurantistes. La femme a subi le diktat de la société masculine. Elle est

dépourvue de la gouvernance, ou d’avoir un héritage. Son statut a régressé selon

l’écrivain : « les plus grandes calamités(…) seraient liées à la chute du matriarcat et aux

arrogances du patriarcat. »1 C’est pour cela qu’Elissa est à la recherche d’un nouvel espace

vierge : « …en quête d’une terre inculte sur laquelle nos mains sculpteraient l’esprit et

donneraient corps à la beauté. Une terre fragile et maternelle … c’est une matrie que je

désirais, je l’inventerais, s’il fallait. »2Ces descriptions personnifient la terre, elle reflète la

pureté, l’âme d’Elissa. Elle est l’archétype de la femme libre ; autonome, elle s’est conduite à

égalité avec l’homme. Elle a prouvé qu’elle sait parler, convaincre, protéger ses alliés : «

Qu’une figure féminine siégeât également dans la structure de (sa) ville nouvelle. »3Elle fait

preuve d’une sagesse politique. L’auteur a fait remonter l’héroïne sur le trône et en lui rendant

son statut principal qui est le pouvoir, une exemplarité politique et non une exemplarité

sentimentale.

1. 3. Elissa, déesse protectrice

La reine était décrite par l’un de ses compagnons, le soldat dit à propos de sa reine :

Votre corps… ne constitue pas une vulgaire enveloppe tourmentée et traversée de

désirs comme sont les nôtres. Il n’est pas fait de sang ; de chair et d’os. C’est un dépôt

royal. Un corps souverain fait de principes, de normes, d’images et de symboles.

Votre propre corps ne vous appartient pas plus que ne lui appartiennent les

battements de son cœur et les poussées de son sang. C’est plus qu’une enveloppe

charnelle, c’est le siège de la communauté, le signe de sa vitalité et de sa destinée (…)

Ne parle-t-on pas des corps d’un Etat, la tête d’un gouvernant, les organes d’un

pouvoir, le pouvoir, le cœur d’un pays, le bras armé d’un peuple, le poumon d’une

ville. »4

Cette description montre la grande valeur de la reine. Elle est divinisée (déesse protectrice)

par ses compagnons. Elle est sacralisée. Elle représente tout pour ses alliés. En effet, Elissa

les protège et les dirige. Ils ont vécu ensemble des expériences. La présence de ses

compagnons valorise ses actions et sa communauté5 lui offre la confiance et la sincérité dont

1Mellah, ibid, p. 24.
2Ibid, p. 82.
3Ibid, p. 136.
4Ibid, p. 43.
5Les compagnons forment un groupe homogène : « vingt-sept vierges, quarante sénateurs, soixante soldats,
quinze prêtres, dix commerçants et une cinquantaine de rameurs. », p. 36. Ils sont des personnages secondaires.



77

elle a besoin. D’ailleurs, elle dit toujours « mes compagnons », « mes hommes ».En plus, elle

ne possède pas un simple corps mais un corps royal, une reine qui n’est pas comme les

autres. Ajouter à cela : elle est intelligente et rusée.

La reine se montre puissante, elle s’inquiète sur ses compagnons. La relation entre la reine et

ses hommes ne se résume pas en un simple lien entre un roi et ses alliés, c’est une relation qui

dépasse ce stade, c’est une relation entre une mère et ses enfants, d’ailleurs Elissa dit : « des

sentiments maternels naissaient en moi. »1 Nos propos confirment une autre fois qu’Elissa est

un exemple parfait qui montre de quoi la femme est capable.

Le fait de mettre ses compagnons sur le navire et partir vers d’autres horizons pour construire

une nouvelle ville, Elissa rejoint le prophète Noé comme le confirme A. Mahfoud :

« sur son bateau errant, Elissa finit par intégrer la figure de prophète car, sur son

bateau errant, elle ressemble étrangement à Noé emportant sur son arche de quoi

fonder une vie nouvelle dans un nouveau monde. »2

1. 4. Elissa, personnage moderne

Elissa est représentée tout au long du roman comme un personnage épique, pleine de

courage et de véhémence. D’autres fois, elle est décrite comme une femme, elle est humanisée

et trivialisée, tout le tiraillement d’Elissa entre glorification et trivialisation est bien expliqué

par Zouagui. George Lukács a fait une distinction entre le héros mythique dans l’épopée et le

héros mythique dans le roman. Le personnage épique est glorifié, exalté et sacralisé. La

versification est le genre digne de raconter son histoire. Les conditions économiques de

l’époque sont de la valeur d’usage. En effet, c’est le besoin d’acheter qui pousse à acheter.

Les héros ne contrarient pas les dieux et ils les vénèrent. Leur destin est tracé. C’est la

collectivité qui prime sur l’individuel. Absence de conflits. Il y a une harmonie totale avec

leur communauté. Or, dans certains passages, Elissa est complètement désacralisée et

démythifiée comme nous l’avons déjà montré. D’ailleurs, elle écrit une lettre en prose avec

style libre où elle exprime ses sentiments, ses peurs, devant le lecteur. C’est un personnage

qui réfléchit, qui médite, qui rit, qui hurle, qui est dépassé par les problèmes, qui est considéré

comme une criminelle. C’est ce qui ne convient pas du tout avec le héros épique qui est

capable de résoudre les conflits, mener des grandes batailles, or nous ne recevons que les

actions. Cependant Elissa dévoile tout. Dans le texte, la reine cite des dieux mais ils

Ils ne sont pas beaucoup décrits mais leur présence rehausse les actions de la reine Elissa. Selon Greimas, ce
sont les adjuvants : ils sont avec la reine. Ils ont accepté de la suivre pour la réalisation de son projet.
1 Mellah, ibid, pp, 64-65.
2
MAHFOUD, Ahmed, Histoire ancienne et mythe contemporains dans « Elissa la reine vagabonde» de Fawzi

Mellah, Tunis, Faculté des sciences humaines et sociales, p. 7.



78

n’exercent aucun pouvoir ou autorité sur les personnes. Ils demeurent silencieux. Dans un

passage, la reine se moque complètement des dieux et elle a osé les critiquer et diminuer leur

importance :

« Comme nos dieux nous ressemblent et nous imitent ! Ils ne sont pas même l’image

inversée de nos êtres, ils sont nos êtres. Ils portent nos cruautés et nos passions, nos

ambitions et nos fautes.»1

Ces propos ne sont guère présents dans l’épopée où les dieux demeurent sacrés et jamais

contestés. Tout cela est dû à l’écriture romanesque caractérisée par l’ambiguïté, la complexité

et la contradiction.

Mellah a changé l’image d’Elissa : de la reine à l’image d’un simple être humain :

« exposé à l’erreur et aux doutes, qui réfléchit devant le lecteur sur les différentes

situations historiques qui lui sont proposées et en tire des leçons. Aussi faut-il

comprendre l’errance comme une donnée physique et mentale caractéristique de

l’être. »2

Même Mellah a souligné l’importance de ces détails :

« Montrez-le ; agissez-le ; secouez-le, faites-le danser, rire, hurler ; mettez-le

en colère, inventez-lui une joie, imaginez-lui une peine ; qu’il fasse quelque

chose et nous saurons qui il est… »3

Mellah a mis en scène cette contradiction, cette subversion dans la personne d’Elissa

pour illustrer la condition moderne de sa communauté contemporaine où ne règnent pas

l’harmonie, l’équilibre comme dans le monde Antique. La société moderne est plus complexe,

les gens sont en rupture avec leur société. A travers son roman Elissa, la reine vagabonde,

Mellah explique cette rupture car le roman est le genre par excellence qui rend compte de ce

déchirement.

2. La politique

La politique est un point très présent dans le roman : Elissa, la reine vagabonde. Nous

retraçons dans le texte des passages, parsemés çà et là, qui touchent au prince, au pouvoir, et

à l’Etat. Mellah se sert de l’histoire d’Elissa pour développer des interrogations toujours

d’actualité à notre sur le fondement de la démocratie et ceux de la tyrannie. La reine profite de

son errance pour parler politique. Dès les premières pages du récit, elle lance des critiques sur

le pouvoir et de la gouvernance représentée sous l’image du frère Pygmalion. Elle dénonce

1Ibid, p. 97.
2MAHFOUD, op. cit, p. 5.
3Mellah, ibid, p. 123.



79

les abus politiques liés « à l’arrogance du patriarcat »1, aux princes usurpateurs qui cèdent

« aux appels de la vanité et de la force. »2 Elle s’attaque violement à Pygmalion en lui

rappelant le crime qu’il a commis : le parricide « vous avez assassinez, Acherbas votre

oncle, mon époux et le gardien de nos cultes- nul ne songera à vous accabler. »3. Après

toutes ces critiques, elle lui exposa l’exemple parfait d’un prince :

« Un souverain n’est pas celui qui substitue ses actes et, parfois, les suites en leur tendant le

miroir dans lequel ils doivent se reconnaitre »Elissa dit qu’elle rêve d’une

« constitution…judicieuse et équilibrée.»4Un royaume qui sera : « entre les mains d’un bon

roi, d’un bon conseil, et d’un bon peuple. »5 Les propos de la reine ne sont que les souhaits de

l’écrivain lui-même qui cherche dans la Tunisie de 1988, une Tunisie harmonieuse et

équilibrée.

3. Pygmalion symbole de despotisme

Pygmalion représente dans le texte l’image symbolique du pouvoir dictatorial dans la

Tunisie contemporain à Mellah. Il incarne la défaillance du pouvoir et la structure politique

tyrannique. Elissa exprime son désenchantement à l’égard du pouvoir mafieux formé de

protagonistes qui arrivent à la gouvernance avec facilité et il ne rend pas compte du peuple

qui souffre de leur incompétence, la reine dit à juste titre :

« Un mauvais roi, soutenu par un conseil de lâches et supporté par un peuple

négligent, transformerait surement cette constitution en une chaine fatale de choix

d’arbitraire, d’injustices et de complots incessants. Pour sûr ! Les membres du

conseil ne manqueraient pas alors de marchander leurs voix et de vendre par avance la

peau du roi. Ils se moqueraient tellement du public que la chose publique elle-même

deviendrait une bouillie opaque, sale et dégoûtante, une affaire abjecte dont les regards

se détourneraient, une rumeur de palais, des palais vides car la justice et l’honneur les

auraient désertés. »6

Nous comprenons que le roi arrive au pouvoir sans mérite. Elle souligne aussi l’absence de

vertus. D’où l’écriture subversive de la reine. Dans ce récit, Elissa n’est qu’une porte-parole

de l’idéologie de Mellah.

1Ibid, p. 24.
2Ibid.
3 Ibid, p. 23
4Ibid, p. 147.
5 Ibid.
6 Ibid.



80

4. Le mythe de l’éternel retour

Vu que la reine a quitté son pays la Phénicie, elle revendique sans cesse son identité.

A chaque escale, elle puise de ses racines pour se comparer, pour s’imposer car elle est issue

d’une grande civilisation. Elle est hantée par son passé et ses origines phéniciens : « Ce statut

changeant et capricieux de reine vagabonde me réconciliait avec les origines errante des

phéniciens »1 Elle ne veut pas modifier ses rites : « Nos rites ne changeraient pas au hasard

d’un voyage… Ils font partie de l’héritage tyrien. Je ne les renouvellerai pas ici, pas

maintenant. »2La reine veut la perpétuation de la race : les Ithoba’al pour ne pas « couper le

fil de la mémoire ; repartir de zéro, oublier Tyr et les tyriens, dépoussiérer leurs ambitions,

déflorer leurs vanités...»3 A chaque escale, la reine évoque la Phénicie, sa culture et sa

religion : «A tout dire je n’ai jamais vu l’homme capable de renouvellement et de

changement substantiels. Ce sont souvent les mots que nous changeons, non la réalité des

choses. »4 La reine garde le passé qu’elle réconcilie avec le présent. C’est ainsi qu’elle veut

fonder une cité qui « constituait un mélange étrange d’ordre et d’innovation, de continuités et

de ruptures, de conservations et de changements. »5Ces idées rentrent pleinement dans le

mythe de « l’éternel retour.» Le retour cyclique et circulaire aux origines, les souvenirs

d’enfance, les rites, les coutumes et la religion constituent l’essence de la pensée mythique.

Ce retour nostalgique explique que la reine trouve dans sa Phénicie un exemple, un

modèle : «trouvant toujours des modèles et des archétypes transhistoriques. »6

Tout comme Mellah, il exprime ce besoin de retour à l’Histoire : « la nécessité historique ».

Il veut perpétuer la mémoire des ancêtres et consolider le lien avec les origines et les héros

fondateurs. Ahmed Mahfoud dit : « Mellah, à travers l’odyssée d’Elissa, tend un miroir où

le Tunisien puisse se reconnaître à travers la Geste de ses ancêtres. »7

5. La quête identitaire d’une fugitive

Elissa se ressource sans cesse de son identité. Le fait de défendre son identité assure

l’unité du groupe : « l’identité à laquelle j’en appelais était un tout, et de tout j’étais

garante.»8. Elle garantit l’union des personnes, elle témoigne que : « l’identité n’est guère un

vague reliquat que l’on peut brader…ce n’est ni un fait de raison ni un produit de

1Ibid, p. 30.
2Ibid, p. 98.
3 Ibid.
4Ibid, p. 58.
5 Ibid, p. 50.
6

ELIADE, Mircea, Le mythe de l’éternel retour, Gallimard, 1969, p. 158.
7Mahfoud, op. cit, p.
8Mellah, ibid, p. 99



81

l’arbitraire.»1, elle est tout, elle a « la mémoire pour socle et la continuité pour

litière.»2C’est un point crucial qui guide l’homme. Elle fait partie de sa personne, c’est une

fierté, une valeur et une distinction sociale.

Donc l’identité se construit et se transforme tout au long de l’existence.

Il faudrait faire en sorte que personne ne se sente exclu de la civilisation

commune qui est en train de naitre, que chacun puisse y retrouver sa langue

identitaire, et certains symboles de sa culture propre, que chacun, là encore,

puisse s’identifier, ne serait-ce qu’un peu, à ce qu’il voit émerger dans le

monde qui l’entoure, au lieu de chercher refuge dans un passé idéalisé.

Parallèlement, chacun devrait pouvoir inclure, dans ce qu’il estime être son

identité, une composante nouvelle, appelée à prendre de plus en plus

d’importance au cours du nouveau siècle, du nouveau millénaire : le sentiment

d’appartenir aussi à l’aventure humaine.3

Elissa reste ouverte sur toute nouveauté, elle ne s’emprisonne pas dans son identité

phénicienne étroite, elle intègre de nouvelles composantes à sa nouvelle identité

carthaginoise.

A Sabratha, les phéniciens ont apprit aux autochtones l’art de navigation. En contre partie, le

coadjuteur a offert un traité d’agronomie à Elissa et ses compagnons pour les initier aux

miracles de la terre. Même si les Phéniciens n’ont rien à voir avec l’agriculture et ne fait pas

partie de leur identité. Cela montre l’ouverture de la reine à d’autres pratiques, d’autres

connaissances, elle est curieuse et aime « le savoir ». Elissa dit que ce traité d’agronomie sera

utile pour leur nouvelle ville. Elle dit : « un traité d’agronomie contre la science de la

navigation. L’idée est ingénieuse, l’échange me paraissait égal.»4

Cela prouve que le concept de l’identité d’un peuple ne peut être figé ni cerné dans une

simple définition. L’écrivain cherche de la Tunisie où il vit, une Tunisie où l’eau et la terre,

le rêve et la réalité, les racines et les voyages s’entrelacent avec douceur et harmonie car : « si

la mer fait rêver, la terre fait vivre.»5, il dit aussi : « la mer et la terre se compénètrent sans se

déchirer (…) il est bon que la mer et la terre se serrent sans s’étouffer. »6

1 Ibid.
2 Ibid.
3 MAALOUF, Amine, les identités meurtrières, Grasset, 1998, pp. 187-188.
4Mellah, ibid, p. 69.
5Ibid, p. 72.
6 Ibid.



82

6. Un voyage qui régénère

Mellah a profité du voyage de la reine et ses compagnons pour parler de la notion de

l’identité et de la l’altérité. Les Phéniciens traversent la mer en quête de nouveaux horizons. A

travers la lettre, Elissa trace un pont symbolique entre l’Homme et le monde. Elle dépasse les

frontières. Elle s’offre un élan privilégié d’ouverture au dialogue interculturel et la

construction d’une conscience de citoyenneté plus élargie. Elissa construit une identité

composite, tout au long de multiples rencontres. Son voyage est si important dans la fiction. Il

est lié à l’apprentissage, c’est une expérience du déplacement physique, le voyage s’associe

aux déplacements culturels. Ce déplacement engendre le phénomène de différentiations entre

son lieu premier (la Phénicie) et l’autre lieu (les lieux visités et Carthage aussi). A travers

l’errance, Elissa prend conscience de soi1. Elissa nous rappelle le personnage voyageur de

Maalouf Hassan Ouazzane dans le Léon L’Africain:

« Dieu n’a pas voulu que mon destin s’écrive tout entier en un seul livre, mais

qu’il se déroule, vague après vague, au rythme des mers. À chaque traversée, il

m’a délesté d’un avenir pour m’en prodiguer un autre; sur chaque rivage, il a

rattaché à mon nom celui d’une patrie délaissée.»2

A Hadrumète, Elissa montre son attachement aux rites phéniciens qui consistent à

sacrifier des enfants au dieu Baal ’Hamon. L’acte d’immoler a représenté un choc pour les

autochtones, c’est ce que nous appelons : « le choc culturel.»

L’intégration des Tyriens est impossible lors de l’escale à Chypre, à Sabratha et Hadrumète

car l’expérience de l’altérité est vouée à l’échec, même la reine dit qu’elle n’a pas encore senti

le besoin de mettre fin au voyage. Sauf en Afrique du Nord où il y a cette

intercompréhension, une intégration désirable et un dialogue. Il y a harmonisation entre les

deux cultures. Les Phéniciens et les Africains ont pu se reconnaître égaux dans leur humanité.

Après l’indépendance de la Tunisie, la seule civilisation ou la religion dominante est l’Islam,

voire imposée. Mellah cherche la cohabitation entre toutes les cultures qui coexistent sur le

territoire carthaginois. La diversité culturelle que représente Carthage se matérialise ainsi

dans la présence de plantes importées de lieux différents : orangers, citronniers, figuiers

caroubiers, cyprès, genévriers, hibiscus, daturas et sycomores, elles sont issues des lieux

différentes. Elles s’unissent toutes malgré leurs origines différentes pour parfumer et donner

1L’identité est la conscience que l’on a soi-même, ainsi que par la reconnaissance des autres, de ce qu’on l’on
est, de son moi. Elle permet à l’individu de percevoir ce qu’il a d’unique, c’est-à-dire son individualité.
2MAALOUF, Amine, Léon l’Africain, Paris, J-C Lattès, 1986, p. 87.



83

une odeur à la mer, une odeur si chère. Avec l'altérité et la liberté, nous pouvons être

ensemble même si chacun est diffèrent.



84

Conclusion

Au terme de ce chapitre, nous avons démontré pour quoi l’écrivain a retravaillé le

mythe d’Elissa, et qu’est-ce qu’il voulait prouver à travers le parcours de la reine. Nous

comprenons qu’Elissa est un trait d’union entre le passé et le présent. Elle incarne l’emblème

de la liberté, la ruse, le courage. A travers ce mythe, Mellah a profité de l’occasion pour parler

de la politique, du commerce et de la société ; il a éclairci l’objectif d’humanisation de la

reine Elissa qui représente le déchirement social du moment où le monde moderne ne

correspond pas au monde antique. La réalité est plus complexe et le personnage est en

rupture, en écart de la société. Aussi la société moderne n’est pas aussi harmonieuse et

équilibrée comme l’univers archaïque. Donc Elissa est porte-parole de l’idéologie de Mellah,

sa vision et sa façon d’appréhender les conflits de la société tunisienne en 1988.



Conclusion générale



86

« De grâce,…Apprends à distinguer

l’histoire de la géographie ; distingue bien entre

la belle équipée d’Elissa et la folle puissance de

Carthage, car les empires s’effondrent et ne

demeurent de leur gloire que les récits des

hommes qui ont frôlé l’éternité.»1

Le récit de Mellah révèle une forte charge d’historicité. Son personnage Elissa se situe

dans un temps révolu. La reine demeure vivante dans l’imaginaire collectif, elle ne cesse

d’’être exploitée par l’art. Nous avons d’abord et avant tout raconté la version historique et

artistique pour mettre l’accent sur la multiplicité des versions. Et aussi pour montrer le

pouvoir de cette figure historique plus que mythique de circuler dans les temps et les espaces.

Dans toutes les versions que nous avons racontées, il y a des épisodes qui sont restés tels

quels, voire « invariants »: la mort d’Acherbas et la fuite de la reine Elissa ; l’escale à

chypre ; le débarquement en Afrique ; la fondation de Carthage et la mort de la reine. Après,

nous avons consacré les derniers chapitres à l’application des trois lois de la mythocritique :

émergence, flexibilité et irradiation qui nous a aidée à relever les éléments mythiques qui

émergent dans le récit de Mellah. Ensuite, nous avons vu de quelle manière Mellah a

développé ces éléments mythiques. Enfin nous avons décelé le nouveau sens, le message que

Mellah véhicule à travers le personnage Elissa et son parcours.

D’après toute l’analyse, nous sommes en mesure de répondre à notre problématique

qui consiste à retracer les invariants du mythe d’Elissa. Nous avons vu que c’est une matière

fertile car elle « accepte le changement », elle s’est enrichie par la forte création imaginaire de

l’écrivain qui a prouvé que ce mythe peut s’adapter au contexte moderne. Afin de répondre

aux interrogations qui torturent l’auteur. Nous pouvons aussi confirmer notre hypothèse

qu’Elissa est une figure partagée par l’Histoire, le mythe et la fiction. Donc c’est un mythe

politico-historique littérarisé (littérarisé déjà par Virgile) du moment qu’il y a une analogie

entre le mythe et le rêve, le sacrifice par le refoulement de l’amour incestueux, le retour

cyclique vers le passé. Elissa fait preuve de la connaissance politique. Mellah réduit la reine

Elissa à un simple personnage, une simple femme. Nous déduisons qu’Elissa est un

personnage d’une exemplarité politique et non pas une exemplarité amoureuse. L’écrivain a

1MELLAH, Fawzi, Le Conclave des pleureuses, Paris, Seuil, 1987, p. 141.



87

fait d’Elissa un mythe des origines, de la terre et des ancêtres. Ce qui manifeste une vérité

symbolique, celle de la recherche identitaire.

Pour terminer, le mythe d’Elissa n’est pas limité aux anciennes sociétés mais il

s’impose même dans les sociétés modernes, en voulant démontrer une nouvelle signification.

En effet, il vaut mieux avoir des variations qui nourrissent les esprits et orientent vers d’autres

horizons qu’une réalité fixe et figée.

La notion de mythe personnel de Charles Mauron justement peut être un objet de

recherches futures. Le mythe personnel n’est pas à déceler dans une seule œuvre mais dans

l’ensemble de l’œuvre d’un auteur Elissa et Carthage reviennent en effet dans les autres textes

(essais, romans) de Mellah Cette reine serait-elle un mythe personnel à Mellah ?



Bibliographie



Le corpus littéraire étudié

 MELLAH, Fawzi, Elissa, la reine vagabonde, Paris, Seuil, 1988.

Œuvres littéraires

 VIRGILE, Enéide, 29-19 av. J.-C. Disponible sur : http://www.crdp-

strasbourg.fr/je_lis_libre/livres/Virgile_Eneide.pdf

 MAALOUF, Amine, Léon l’Africain, Paris, J-C Lattès, 1986.

 MAALOUF, Amine, les identités meurtrières, Grasset, 1998. (essai)

Les ouvrages historiques

 GAID, Mouloud, Les Berbères dans l’histoire, de la préhistoire à la Kahina, Tome I,

Editions Mimouni, 1990.

 JUSTIN (Marcus JunianusJustinus), Abrègé des Histoires Philippiques de

Trogue‐Pompee, texte établi et traduit par Marie‐Pierre Arnaud‐Lindet,

www.forumromanum.org, 2003 et bibliotecaAugustana, 2004. (Cité dans l’annexe de

l’article de M-P, Noël, 2014 :10).

 LANCEL, Serge, Carthage, Paris, Fayard, 1992.

Les ouvrages théoriques

 ALBOUY, Pierre, Mythe et mythologies dans la littérature française, Paris, Amand

Colin, 1998.

 BRUNEL, Pierre, Mythocritique, Théorie et parcours, Paris, PUF, 1992.

 CHAUVIN, Danièle (et autres), Questions de mythocritique. Dictionnaire, Paris,

IMAGO, 2005.

 ELIADE, Mircea, Aspect du mythe, Paris, Gallimard, 1963.

 ELIADE, Mircea, Mythes, rêves et mystères, Folio, coll, Essais, 1957.

 ELIADE, Mircea, Le mythe de l’éternel retour, Gallimard, 1969..

 SIGMUND, Freud, Cinq leçons sur la psychanalyse suivi de contribution à l’histoire

du mouvement psychanalytique, PBP, 1966.

 PAGEAUX, Daniel-Henri, la littérature générale et comparée, Edition Armand

Colin, 1994.



 ROUSSET, Jean, le mythe de Don Juan, Paris, Librairie Armand Colin, 1978.

Les articles

 HAMON, Philippe, « Pour un statut sémiologique du personnage », in : BARTHES,

Roland (et autres),Poétique du récit, Paris, Seuil, coll. Points essais, 1977.

 MAHFOUD, Ahmed, Histoire ancienne et mythe contemporains dans « Elissa la

reine vagabonde. » de Fawzi Mellah, Tunis, Faculté des sciences humaines et sociale

http://www.limag.refer.org/Textes/Mahfoudh/MahfoudhMellahElissa.htm

 M.‐P. NOEL, Elissa, la Didon grecque, dans la mythologie et dans l’histoire, Les

Figures de Didon : de l’épopée antique au théâtre de la Renaissance, dir. Evelyne

Berriot‐Salvadore, IRCL‐UMR5186 du CNRS et de l’Université Montpellier 3, 2014.

http://docplayer.fr/22799358-Elissa-la-didon-grecque-dans-la-mythologie-et-dans-l-

histoire.html

 Mancini, Sheila, Séminaire d’Histoire des Idées, « Naissance et évolution de l’idée de

mythe littéraire », Université de Bologne.

 ODILE Richard-Pauchet, « le personnage de roman épistolaire, rôle, fonctions et

perspectives ». Disponible sur : https://www.google.dz/search?q=Odile+Richard-

Pauchet%2C+%C2%AB+le+personnage+de+roman+%C3%A9pistolaire%2C+r%C3

%B4le%2C+fonctions+et+perspectives+%C2%BB&oq=Odile+Richard-

Pauchet%2C+%C2%AB+le+personnage+de+roman+%C3%A9pistolaire%2C+r%C3

%B4le%2C+fonctions+et+perspectives+%C2%BB&aqs=chrome..69i57.1314j0j7&so

urceid=chrome&ie=UTF-8

 SELLIER, Philipe, « Qu’est- ce qu’un mythe littéraire ? », in Littérature n°55,

Octobre 1984.

Les mémoires

 BAROS, Linda Maria, À la recherche d’une définition du mythe, Fragment extrait de

la thèse de doctorat Le Mythe de la métamorphose érotique, réalisée sous la direction

de Monsieur le Professeur Pierre Brunel, Université de Paris-Sorbonne, Paris IV, et de



Monsieur le Professeur Nicolae Constantinescu, Université de Bucarest, Faculté de

Lettres.

 Dalleau, Stéphanie, Le monstre fabriqué dans la littérature des XIX et XX siècles,

université de la REUNION, Doctorat, 2014, sous la direction de Pr. Bernard

Terramorsi,

 Di fratello, Marie, les personnages dans Le Roi des Aulnes de Michel Tournier,

université de Lorraine, 2011, Master, sous la direction de Pr. Marie, Scarpa.

 Djiriga DAGO, Jean-Michel, La lecture idéologique de Sophocle, histoire d’un mythe

contemporain : le théâtre démocratique, Université de la Sorbonne nouvelle - Paris

III, 2013 Doctorat, sous la direction de Pr. Florence Dupont.

 Soltani, Wassila La transculturalité : De l’intertextualité à la réécriture mythique

dans Ainsi parle la tour CN de HEDI BOURAOUI, Beskra,2013, Master, sous la

direction de Pr. Guettafi Sihem

 ZOUAGUI, Sabrina, Elissa la reine vagabonde de F.MELLAH, un récit baroque ?,

Bejaïa, juillet 2007, Magister, sous la direction de Pr. Charles BONN.

Dictionnaires

 Larousse, Dictionnaire français, 2008.

Sites

 « La littérature maghrébine d'expression française ». Disponible sur :

http://www.9alami.info/wp-content/uploads/2015/01/La-litt%C3%A9rature-

maghr%C3%A9bine-d%E2%80%99expression-fran%C3%A7aise.pdf

 http://www.persee.fr/doc/litt_0047-4800_1973_num_12_4_1989

 https://mythologica.fr/rome/junon.htm

 https://www.gralon.net/articles/art-et-culture/litterature/article-la-deesse-venus-dans-

la-mythologie-3522.htm

 http://aguillon.info/2014/12/03/en-passant-par-le-lorrain/

 http://www.pheniciens.com/cites/tyr.php

 file:///C:/Users/pc/Downloads/NRPC_1111_625_p21_document-

complementaire668.pdf

 https://mythologica.fr/grec/eros.htm

 http://utpictura18.univ-montp3.fr/GenerateurNotice.php?numnotice=A1191



 http://l.a.latina.over-blog.com/pages/La_mort_de_Didon_arts_croises_-3169645.html

 http://www.louvre.fr/oeuvre-notices/la-mort-de-didon

 https://books.google.dz/books?id=0QsBv19ehTgC&pg=PA350&lpg=PA350&dq=ou+

bien+le+titre+indique+le+genre+de+l%27oeuvre+(%E2%80%A6)+ou+bien+le+h%C

3%A9ros+de+l%E2%80%99ouvrage+donne+son+nom+au+livre+entier&source=bl&

ots=d7GSIG-

szJ&sig=8gVDCN9BF3krje5Ab6rGo4ixnE8&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwj77bX8oI

bUAhVLQBQKHdPaAh8Q6AEIITAA#v=onepage&q=ou%20bien%20le%20titre%2

0indique%20le%20genre%20de%20l'oeuvre%20(%E2%80%A6)%20ou%20bien%20l

e%20h%C3%A9ros%20de%20l%E2%80%99ouvrage%20donne%20son%20nom%20

au%20livre%20entier&f=false

 http://theses.univlyon2.fr/documents/getpart.php?id=lyon2.2007.camara_m&part=128

142.

 http://www.roger-vailland.com/Le-jeu-des-noms-de-l-onomastique

 http://www.persee.fr/doc/litt_0047-4800_1973_num_12_4_1989

 https://semen.revues.org/5383



Tables des matières



Introduction générale............................................................................................................... 7

Chapitre n°1 : de l’histoire vers le mythe quelle méthodes ?

Introduction ............................................................................................................................ 11

1. Le personnage historique................................................................................................... 12

1. Le mythe ............................................................................................................................. 13

2. Le mythe littéraire ............................................................................................................ 14

3. 1. Processus de littérarisation ........................................................................................... 15

3. 2. Le mythe littéraire.......................................................................................................... 16

3. 3. Mythe littérarisé ............................................................................................................. 16

3. Le scénario mythique ....................................................................................................... 17

4. 1. Les invariants.................................................................................................................. 18

4. 2. Les variations.................................................................................................................. 18

4. Approche mythocritique ................................................................................................... 18

5. 1. L’émergence.................................................................................................................... 19

5. 2. La flexibilité .................................................................................................................... 19

5. 3. L’irradiation ................................................................................................................... 19

Conclusion............................................................................................................................... 21

Chapitre n°2 : d’Elissa à Didon naissance d’un Mythe

Introduction ........................................................................................................................... 23

1. La version historique et légendaire de la reine Elissa .................................................... 24

1. 2. Les sources ...................................................................................................................... 24

1. 3. Le récit de la fondation de Carthage ........................................................................... 24

2. D’Elissa à Didon ................................................................................................................ 26

2. 1. Présentation du poète Virgile et de l’épopée Enéide .................................................. 26

2. 2. Chant IV : La passion de Didon ................................................................................... 26

2. 3. Le départ d’Enée et la mort de Didon ......................................................................... 28

3. De l’Enéide à la peinture ................................................................................................... 29

3. 1. Définition de l’Ekphrasis ............................................................................................... 29

3. 1. Claude Gellée, dit le Lorrain : Didon montrant Carthage à Enée .............................. 30

3. 1. 1. Présentation du peintre.............................................................................................. 30

3. 1. 2. La description du tableau .......................................................................................... 30

3. 1. 3. Explication du tableau .............................................................................................. 31

3. 2.Le tableau de Pierre-Narcisse Guérin :Enée racontant à Didon les malheurs de la

ville de Troie ............................................................................................................................ 31



3. 2. 1. Présentation du peintre.............................................................................................. 31

3. 2. 2. La description du tableau .......................................................................................... 32

3. 2. 3. Explication du tableau .............................................................................................. 32

3. 3. Le tableau de Sébastien Bourdon : La mort de Didon ................................................. 32

3. 3. 1. Présentation du peintre.............................................................................................. 32

3. 3. 2 La description du tableau ........................................................................................... 33

3. 3. 3 Explication du tableau .............................................................................................. 33

3. 4. Le tableau de Pierre Paul Rubens : La mort de Didon ................................................ 34

3. 4. 1. Présentation du peintre.............................................................................................. 34

3. 4. 2. La description du tableau .......................................................................................... 34

3. 4. 3. Explication du tableau .............................................................................................. 34

3. 5. Le tableau de Pierre Lacour : Enée et Didon dans la grotte ....................................... 35

3. 5. 1. Présentation du peintre.............................................................................................. 35

3. 5. 2. La description du tableau .......................................................................................... 35

3. 5. 3. Explication du tableau ............................................................................................... 35

3. 6. La sculpture de Claude-Augustin Cayot : La mort de Didon ..................................... 36

3. 6. 1. Présentation du sculpteur .......................................................................................... 36

3. 6. 2. Description de la sculpture ........................................................................................ 36

3. 6. 3. L’explication de la scuplture ..................................................................................... 36

3. 7. Le tableau de J. Mallord William Turner :Didon faisant construire Carthage......... 36

3. 7. 1. Présentation du peintre.............................................................................................. 36

3. 7. 2. La description du tableau .......................................................................................... 37

3. 7. 3. Explication du tableau .............................................................................................. 37

3. 8. L’enluminure d’Octovien de Saint-Gelais : Didon accueille Énée à Carthage ......... 37

3. 8. 1. Présentation du peintre.............................................................................................. 37

3. 8. 2. Définition d’une enluminure ..................................................................................... 37

3. 8.3 La description du l’image ............................................................................................ 37

3. 8. 4. Explication du l’image ............................................................................................... 37

3. 9. Le tableau de David Ligare :Dido in resolve ................................................................ 39

3. 9. 1. Présentation du peintre.............................................................................................. 39

3. 9. 2. La description du tableau .......................................................................................... 39

3. 9. 3. Explication du tableau .............................................................................................. 39

3. 2.Synthèse des tableaux...................................................................................................... 39

4. Les invariants du mythe Elissa-Didon.............................................................................. 40



Conclusion .............................................................................................................................. 41

Chapitre n°3 : l’émergence des éléments mythiques

Introduction ............................................................................................................................ 43

1. Elissa .................................................................................................................................. 45

1. 1. Elissa émerge dans le titre ............................................................................................. 45

1. 2. Elissa émerge dans l’énonciation .................................................................................. 46

2. La reine Elissa rend la fuite .............................................................................................. 47

3. Les escales de la reine durant le voyage .......................................................................... 48

4. Le débarquement en Afrique du Nord ........................................................................... 49

5. Le stratagème de la peau de bœuf .................................................................................... 49

6. Le suicide de la reine Elissa .............................................................................................. 49

Conclusion............................................................................................................................... 51

Chapitre n° 4 : la flexibilité des éléments mythiques

Introduction ............................................................................................................................ 53

1. Elissa en tant que personnage........................................................................................... 55

1. 1. La description corporelle d’Elissa ................................................................................ 55

1. 1. 1. L’aspect vestimentaire ............................................................................................... 55

1. 1. 2. L’aspect physionomique ........................................................................................... 56

2. Le motif de la fuite d’Elissa ............................................................................................. 57

2. 1. Rêve ou cauchemar ? ..................................................................................................... 57

2. 2. Elissa pècheresse............................................................................................................. 58

3. Les espaces visités ............................................................................................................. 58

3. 1. Chypre : l’inhospitalité des chypriotes ......................................................................... 59

3. 1. 1. L’accueil des Chypriotes............................................................................................ 59

3. 1. 2. Les vingt sept vierges ................................................................................................. 59

3. 1. 3. La querelle des vierges ............................................................................................... 60

3. 2. Sabratha : un peuple naïf .............................................................................................. 61

3. 2. 1. La nuit du sacre éphémère ........................................................................................ 61

3. 3. Hadrumète : un peuple grossier et primitif ................................................................. 63

4. Quart Hadasht : la terre propice .................................................................................... 64

4. 2. La nouvelle ville .............................................................................................................. 64

5. La peau de bœuf ............................................................................................................... 65

6. L’immolation .................................................................................................................... 66

6. 1. Acte de sacrifice .............................................................................................................. 67



7. Elissa personnage épistolier............................................................................................... 68

7. 1. Définition du genre épistolaire ...................................................................................... 68

7. 2. Elissa épistolière ............................................................................................................ 68

8. Elissa personnage romantique .................................................................................................. 69

8. 1. Définition du romantisme .............................................................................................. 69

8.2. Personnage romantique .................................................................................................. 69

8. 3. Elissa, héroïne romantique ............................................................................................ 70

Conclusion............................................................................................................................... 72

Chapitre n°5 : l’irradiation des éléments mythiques

Introduction ............................................................................................................................ 74

1. La figure d’Elissa............................................................................................................... 75

1. 1. Elissa féministe............................................................................................................... 75

1. 2. Elissa stratège politique ................................................................................................. 75

1.3. Elissa, déesse protectrice ................................................................................................ 76

1. 4. Elissa, personnage moderne .......................................................................................... 77

2. La politique ........................................................................................................................ 78

3. Pygmalion symbole de despotisme ................................................................................... 79

4. Le mythe de l’éternel retour ............................................................................................. 80

5. La quête identitaire d’une fugitive .................................................................................. 80

6. Un voyage qui régénère ..................................................................................................... 82

Conclusion............................................................................................................................... 84

Conclusion générale ............................................................................................................... 85

Bibliographie

Tables des matières

Annexe



Annexes



Figure 1 : Claude Le Lorrain, Didon montrant Carthage à Enée, 1676, Kunsthalle,

Hambourg, Allemagne.

Figure 2 : Pierre Narcisse Guérin, Énée racontant à Didon les malheurs de la ville de Troie,

1815, Musée du Louvre, Paris.



Figure 3 : Sébastien Bourdon, La mort de Didon, 1640, Musée de l’Ermitage, Saint-

Pétersbourg.

Figure 4 : Pierre Paul Rubens, La mort de Didon, 1638, Musée du Louvre, Paris.



Figure 5 : Pierre Lacour, Enée et Didon dans la grotte, 1774, Musée des Beaux Arts,

Bordeaux.

Figure 6 : Claude-Augustin Cayot, La Mort de Didon, 1711, Musée du Louvre, Paris.



Figure 7 : Joseph Mallord William Turner, Didon faisant construire Carthage ou l'Ascension

de l'Empire carthaginois, 1815, National Gallery de Londres.

Figure 8 : Octovien de Saint-Gelais, Didon accueille Énée à Carthage, entre 1490 et 1500,

Paris, Bibliothèque Nationale de France, manuscrit fr 861 folio 14 (exemplaire de Louis XII).



Figure 9: David Ligare, Dido in resolve, 1989, Museum of Art and Archaeology, University

of Missouri.



REMERCIEMENTS

D’abord, je tiens à remercier le tout puissant qui a exaucé mon vœu et je ne cesserai de

le remercier jusqu'à la fin de mes jours.

Je tiens particulièrement à remercier mon encadreur madame KACI FAIZA pour

m’avoir guidé tout au long de cette recherche, pour m’avoir encouragé et conseillé, pour son

sens de responsabilité et de dévouement, qu’elle soit assurée de mon profond respect.

Que tous mes enseignants, et camarades de l’université de Bejaia trouvent ici mes

remerciements les plus sincères.

Je remercie particulièrement ma famille et mes amis.

AKZIZ Amar.



Introduction générale



4

Le sujet de notre travail de recherche s’intitule « l’autofiction dans Regard blessé

de Rabah Belamri ». C’est une réflexion autour de la question de l’autofiction ; un

genre littéraire appartenant au domaine d’études des écritures de soi. Nous avons

constaté un mélange générique dans notre corpus, il s’agit d’une présence d’éléments

autobiographiques et d’autres qui relèvent de la fiction, autrement dit, des fragments

personnels, propre à la vie de l’auteur et d’autres inventés et imaginaires. Notre

mémoire aura donc pour objectif d’inspecter le statut autofictionnel présent dans notre

corpus. En d’autres termes, nous allons examiner la question de l’autofiction figurée

dans le livre Regard blessé de Rabah Belamri.

L’auteur de notre corpus, Rabah Belamri est un écrivain français d’origine

algérienne, auteur prolifique ; poète, conteur, romancier et essayiste. Il est né le 11

octobre 1946 à Bougaâ, près de la wilaya de Sétif en Algérie. Il a reçu son éducation

d’abord à l'école coranique et l'école primaire de son village natal, puis il a poursuivi

ses études secondaires au lycée Eugène Albertini de Sétif, Mohamed Kerouani

aujourd’hui. A 15 ans il devient aveugle suite à un décollement de la rétine, mais cet

évènement ne le découragera pas pour la poursuite de ses études ; Il a fait un passage à

l’école des jeunes aveugles d’El Biar, BSEJA d’El Achour aujourd’hui, avant

d’entamer de brillantes études supérieures à l’université d’Alger et à l’École Normale

des Instituteurs de Bouzaréah. A son arrivée en 1972 à Paris, il soutient un doctorat sur

l'œuvre de Luis Bertrand : Miroir de l'Idéologie Coloniale, et consacre un essai à

l’œuvre de Jean Sénac : Jean Sénac entre désir et douleur qui sont publiés par l'Office

des Publications Universitaires. Son dévouement et la qualité de ses écrits lui ont

permis d’obtenir plusieurs prix littéraires ; notamment le prix France culture1 en 1987

pour Regard blessé, et le prix Kateb Yacine2 pour Femmes sans visage en 1992. Rabah

Belamri nous a quitté le 28 septembre 1995 à Paris suite à une opération du cœur

1 Le Prix France Culture est historiquement un prix littéraire créé en 1979 par la radio France Culture. En 2006,

il est renommé en Prix France Culture-Télérama, pour récompenser des auteurs importants dont le travail est

encore inconnu du grand public.

2 Le prix Kateb Yacine de la fondation Nourdine Aba fondé en 1990 pour récompenser les écrivains algériens

d’expression arabe ou française.



5

laissant derrière lui une production abondante, inspirée le plus souvent par son enfance

dans son pays natal ; l’Algérie.

Notre corpus est le premier roman de Belamri, paru en 1987 chez Gallimard, il

obtient dans la même année le prix littéraire France culture, et fera l’objet d’une

réédition chez le même éditeur en 2002 sous forme de collection de poche ; collection

Folio1. Comme de nombreux auteurs algériens d’expression française de son époque,

et de celle d’avant, Belamri revient dans ce livre sur l’histoire de son pays natal entre

janvier et octobre 1962, année d’indépendance de l’Algérie. Le roman relate tout

d’abord l’histoire de Hassan, personnage principal du roman, un jeune adolescent âgé

de 15 ans, il vit avec sa famille dans un village de la willaya de Sétif, ses yeux sont

malades suite à un décollement de la rétine, il risque de perdre complètement la vue,

s’il ne se rendrait pas au grand hôpital Mustapha sis à Alger, afin de recevoir les soins

dont il a besoin. Sa mère Fatim-zohra, désespérée, naïve et superstitieuse fait recours

aux traitements traditionnels, suggérés le plus souvent par des femmes prétendant les

avoir essayé sur leurs propres yeux, ou des devins, marabouts et sorciers ; conseillés

par des âmes charitables pour venir en aide à son enfant. Désormais, l’impuissance de

son père de l’emmener à Alger, et l’ignorance des siens ne font qu’empirer l’état de sa

santé, la vue de l’adolescent se dégrade de plus en plus et ses souffrances se

multiplient. Hassan attend le retour de son frère Lahcen, mobilisé dans l’armée pour

se rendre à la capitale, à son retour il l’a emmené avec lui. Une fois à l’hôpital, il y

passe quelques examens réguliers, et attend son tour pour subir une opération. Pendant

ce temps il s’est familiarisé avec le personnel et les patients. L’indépendance de

l’Algérie a du faire fuir une grande majorité du personnel de l’hôpital et le processus

de guérison du pauvre enfant fut interrompu. Son retour à son village redonne espoir

aux siens qui l’ont cru guéri, mais en découvrant la réalité, ils retournent aux

traitements dangereux qui lui causeront la perte définitive de la vue. L’histoire est

aussi une tragédie de tout un peuple, confronté à son destin, devant sa propre

déchéance et abimé par des années de guerre, d’un pays ayant eu son indépendance,

mais qui reste toujours en rupture avec ses valeurs fondamentales, incapable de

1 La collection Folio est une collection de poche des éditions Gallimard, créée en 1972.



6

prendre en charge ses propres difficultés et instituer une hiérarchie chez les uns et les

autres.

Ainsi nous avons choisi ce roman à cause des similitudes qui se trouvent entre le

parcours de l’auteur de notre corpus et celui de son personnage principal ; Hassan. En

effet, ce livre a été pendant longtemps classé comme une œuvre autobiographique,

mais nous estimons qu’il s’agit bel et bien d’une autofiction. Dans Cette dernière,

contrairement à l’autobiographie telle qu’elle a été définie par Philipe Lejeune : « récit

rétrospectif en prose qu’une personne fait de sa propre existence, lorsque elle met l’accent

sur sa vie individuelle, en particulier sur l’histoire de sa personnalité. »,1 le romancier ne

s’engage pas à raconter sa véritable vie. Ce néologisme est apparu et introduit en 1987

par Serge Doubrovsky, il désigne une combinaison entre le réel et l’imaginaire. Nous

pensons que le statut générique de notre corpus est remis en cause, car les éléments

paratextuels encouragent une lecture fictionnelle du livre mais le texte est référentiel et

autobiographique. Cela nous amène à poser notre problématique qui est : le roman

Regard blessé de Rabah Belamri est-il une autofiction ?

Afin de répondre à notre problématique, nous proposons l’autofiction comme

hypothèse de recherche. Nous présumons que Regard blessé de Rabah Belamri est une

autofiction. Cette perspective semble adéquate et répond à l’ambiguïté générique que

pose notre corpus. Rappelons que notre objectif à travers ce modeste travail est

d’examiner la dimension autofictionnelle dans notre corpus, mais aussi de pouvoir le

classer et d’appuyer notre hypothèse de recherche.

Dans le but de mener à bien notre recherche, nous proposons une analyse répartie

en deux chapitres :

Dans notre premier chapitre, nous commencerons par examiner le paratexte de

Regard blessé, puis nous passerons à l’analyse du pacte de lecture de ce dernier. Ce

premier chapitre est justement une remise en cause de l’authenticité du genre

autobiographique de notre corpus, mais aussi une prédisposition à pouvoir le classer et

le considéré comme une autofiction. Afin d’y parvenir, nous allons nous référer à deux

1
Lejeune. Philippe. Le pacte autobiographique. Editions du Seuil : Paris, 1979. 382 p. 14.



7

ouvrages fondateurs ; Seuils de Gérard Genette1 et Le pacte autobiographique de

Philippe Lejeune2.

Dans notre second et dernier chapitre, nous allons aborder dans un premier temps

le concept de l’autofiction, il sera ici question d’un détour théorique autour de ce

néologisme, dans le but d’y apporter une définition claire et précise, et de choisir

parmi ses différentes acceptions celle qui convient le mieux à notre corpus. Nous

analyserons aussi l’instance narrative pour déterminer le statut du narrateur dans le

roman Regard blessé par rapport à l’histoire qu’il raconte. Dans un second temps, nous

étudierons les indices de fictionnalisation dans le texte. Nous commencerons par la

fictionnalisation du nom, ce point nous permettra de dégager les ressemblances entre

l’identité de l’auteur et celle du personnage principal du livre, et de prouver que ce

dernier n’est autre que Belamri lui-même. Nous enchainerons par un second point qui

est la fictionnalisation de l’histoire, il nous aidera à connaitre la place qu’occupent la

quête identitaire et l’espace dans lequel les évènements se sont déroulés dans

l’intrigue de notre corpus. Pour y arriver, nous ferons appel à des spécialistes en la

matière, tels que Gérard Genette, Serge Doubrovsky, Vincent Colonna et Jouve

Vincent.

1
Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Pris, 2002 432 p.

2
Lejeune. Philippe. Le pacte autobiographique. Editions : Seuil. Paris, 1975. 382 p. 14.



Chapitre I : Autour du paratexte et du pacte de

lecture dans Regard blessé



9

Dans le présent chapitre, nous allons étudier le paratexte de Regard blessé et le

pacte de lecture auquel Rabah Belamri s’est abonné dans son texte. Pour y parvenir,

nous allons dans un premier temps définir le paratexte, étaler et analyser ses différents

éléments ; car il est selon Genette le « seuil » du livre, le premier élément à aborder

mais aussi à évaluer par le lecteur. Nous tenons à préciser que notre analyse

paratextuelle se limitera sur les éléments péritextuels que nous offre le livre, car ils

sont les premiers indices sur lesquels s’appuie le lecteur, mais aussi parce que, à notre

information, l’auteur de notre corpus n’apparait pas dans des interviews, ni dans des

entretiens, de même son livre n’a pas fait l’objet d’une critique littéraire ou

journalistique proprement dite, en conséquent, nous nous passerons de cet élément.

Pour mener à bien cette partie, nous allons aborder en premier lieu : le péritexte

auctorial ; à savoir le nom de l’auteur, le titre, le sous-titre, l’indication générique, les

intertitres, et l’épigraphe. Puis nous passerons au péritexte éditorial qui comprend ;

l’éditeur et collections, première de couverture et quatrième de couverture. Nous

allons nous référer essentiellement à l’ouvrage Seuils1 de Gérard Genette et à celui de

Philippe Gasparini intitulé : Est-il je ?2 Roman autobiographique et autofiction.

Dans un second temps, nous allons analyser le pacte de lecture spécifique à notre

corpus ; en effet Regard blessé présente une ambiguïté générique à cause des

similitudes qui se trouvent entre le parcours de l’auteur de notre corpus et celui de son

personnage principal, cela nous a amené à nous interroger sur le type du pacte auquel

Rabah Belamri s’est abonné dans son texte ; est-il celui du pacte autobiographique ou

celui du pacte romanesque ? Nous allons nous appuyer sur les résultats d’analyse du

paratexte et sur l’ouvrage le pacte autobiographique3 de Philippe Lejeune.

1 Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuils : Paris, 1987. 426 p.

2 Gasparini, Philippe. Est-il je ? Roman autobiographique et autofiction. Edition du Seuil : Paris, 2004. 400 p.

3 LEUJEUNE, Philippe. Le pacte autobiographique. Edition du Seuil : Paris, 1975. 382 p.



10

1. Autour du paratexte

1.1 Définition du paratexte

Le paratexte est l’ensemble des éléments du hors-texte, plus précisément les

éléments qui enveloppent et entourent le texte, il est selon Genette le seuil du livre :

« Le paratexte est donc pour nous ce par quoi un texte se fait livre et se

propose comme tel à ses lecteurs, et plus généralement au public. Plus que

d’une limite ou d’une frontière étanche, il s’agit d’un seuil, ou mots de

Borges à propos d’une préface – d’un « vestibule » qui offre à tout un

chacun la possibilité d’entrer ou de rebrousser chemin. »1

Ainsi il constitue un outil important qui permet au lecteur d’établir un premier

contact avec le texte proprement dit, il est le premier élément par lequel s’opère sa

réception car il exerce une influence préalable et directe sur l’horizon d’attente de son

lecteur potentiel.

Au-delà de convaincre ce dernier et de l’inciter à lire le texte, le paratexte remplit

une fonction référentielle ; à ce propos Philippe Lejeune et Genette précisent :

« frange du texte imprimé qui, en réalité commande toute la lecture »2, « le

paratexte n’a pas pour principal enjeu de « faire joli » autour du texte mais

bien de lui assurer un sort conforme au dessein de l’auteur »3

Comme nous pouvons le voir dans ces propos, le paratexte a une capacité

d’orienter la lecture du livre de par les informations qu’il fournit à propos de l’auteur

et de son texte ; citons à titre d’exemple : des éléments relatifs à la biographie de

l’auteur ; nous retrouvons cet élément dans notre corpus, il s’agit d’une notice

biographique mise en exergue :

« Rabah Belamri, né en 1946 à Bougaâ (Algérie), installé à Paris depuis 1972,

mourait le 28 septembre 1995, à la suite d’une intervention chirurgicale.

1 Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Paris. 1987. P. 08.

2 Lejeune, Philippe. Le pacte autobiographique. Edition du Seuil : Paris, 1975. P. 45.

3 Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Paris. 1987. P. 374.



11

Auteur de romans, récits, poèmes, contes…, il a obtenu en 1987, avec Regard

blessé, le prix France Culture. »1

En effet, cette notice biographique a pour but de mettre en valeur le livre et son

auteur, mais aussi d’orienter la lecture du texte et d’attirer l’intention du lecteur sur le

fait qu’un auteur se représente souvent dans son texte, et qu’il y laisse toujours une

part de subjectivité.

1.2 Définition du péritexte

Le péritexte est l’un des deux éléments qui constituent le paratexte, il se

différencie avec le deuxième élément : l’épitexte, dans la mesure où il accompagne le

texte et fait partie intégrante de lui. Genette avance à ce propos :

« Un élément de paratexte (…), que l’on peut situer par rapport à celui du

texte lui-même : autour du texte, dans l’espace du même volume, comme le

titre ou la préface, et parfois inséré dans les interstices du texte, comme les

titres de chapitres ou certaines notes ; j’appellerai péritexte cette première

catégorie spatiale »2.

Ainsi il constitue un ensemble d’énoncés associés au texte dans le même volume,

tels que le nom de l’auteur, le titre du livre… etc. Il se divise en deux catégories

distinctes ; le péritexte auctorial et le péritexte éditorial que nous allons vérifier dans

notre corpus à travers une analyse structurée afin de voir les informations qu’ils nous

fournissent.

1.3 Analyse du péritexte auctorial

Le péritexte auctorial est une partie du paratexte où la responsabilité de l’auteur

est engagée d’une manière étroite dans le choix de certains éléments paratextuels du

livre, tels que le nom de l’auteur, le titre du livre, les dédicaces… etc. Notons que ces

éléments changent d’un ouvrage à un autre, le cas de notre corpus ; nous retrouvons les

1 Belamri, Rabah. Regard blessé. Edition Gallimard : Paris, 1987. 207p. 07.

2 Genette, Gérard, Seuils. Edition du seuil : Paris, 1987. P. 11.



12

éléments suivants : le nom de l’auteur, le titre, indication générique, intertitres, la

dédicace et l’épigraphe.

1.3.1 Le nom de l’auteur

Il apparait en haut de la première page de couverture juste au-dessus du titre du

livre :

« L’emplacement paratextuel du nom d’auteur, ou de ce qui en tient lieu,

est aujourd’hui à la fois très erratique et très circonscrit. Erratique : il se

dissémine, avec le titre dans tout l’épitexte, annonces, prospectus,

catalogues, articles, interviews, entretiens, échos ou potins. Circonscrit : sa

place canonique et officielle se réduit à de titre et à la couverture (première

page, avec rappel éventuel au dos et en quatrième). »1.

L’emplacement paratextuel du nom d’auteur est donc à la fois irrégulier et limité,

irrégulier dans la mesure où il se propage à côté du titre dans tous les écrits et

dialogues relatifs au livre en question, et limité dans la mesure où il apparait là où il est

son emplacement habituel ; en haut de la première de couverture au dessus du titre,

dans certains ouvrages, il peut aussi figurer sur la quatrième de couverture comme il

l’est dans notre corpus.

Genette précise aussi que :

« Le nom d’auteur peut en effet revêtir trois conditions principales : (…)

ou bien l’auteur « signe » (…) de son nom d’état civil : on peut supposer

avec vraisemblance, en l’absence de statistiques connues de moi, que c’est

le cas le plus fréquent ; ou bien il signe d’un faux nom, emprunté ou

inventé : c’est le pseudonymat ; ou bien il ne signe d’aucune façon, et c’est

l’anonymat. »2.

Dans le cas de notre corpus, il s’agit bel et bien de la première condition qui est

l’onymat, Rabah Belamri a utilisé son vrai nom, son nom d’état civil ; ce choix joue un

rôle prépondérant dans la réception de l’œuvre, il est aussi relatif aux différents aspects

1Ibidem, p 42.

2Ibidem, p 43.



13

physiques ainsi que moraux constitutifs de l’identité de l’auteur. Notons que ce choix

est nourri par-dessus tout d’une volonté d’être reconnu, d’un désir d’épanouissement et

de renom donc ; « « garder son nom » n’est pas toujours un geste innocent »1.

1.3.2 Le titre

Le titre apparait quant à lui en haut de la première de couverture au-dessous du

nom de l’auteur :

« Sous le nom de l’auteur, (…) figure le titre de l’ouvrage. Sa fonction est

de créer une attente qui s’inscrive dans l’horizon culturel, esthétique et

affectif du lecteur »2

En effet, il occupe une place importante car il est destiné à attirer l’attention du

lecteur et répondre à ses aspirations ; notamment en matière de lecture,

d’enrichissement social et intellectuel et de sensibilité morale.

Pour Genette :

« le titre, c’est bien connu, est le « nom » du livre, et comme tel il sert à le

nommer, c’est-à-dire à le désigner aussi précisément que possible et sans

trop de risques de confusion »3.

Ainsi il est prédestiné à distinguer le texte en question des autres, à l’annoncer

comme une œuvre authentique et originale et surtout à lui assigner un charge et une

fonction qu’il doit accomplir vis-à-vis de son lecteur potentiel.

Genette distingue deux sortes de titres : « les titres thématiques qui désignent le

contenu de l’ouvrage et les titres rhématiques qui annoncent sa forme ».4

Regard blessé est un titre thématique, il désigne le contenu du texte auquel il

réfère, il annonce son thème. Notre titre contient deux sens ; dénoté et connoté, le

premier définit le titre comme élément significatif invariant et objectif et le deuxième

1 Ibidem, p 44.

2 Gasparini, Philippe. Est-il je ? Roman autobiographique et autofiction. Edition du Seuil : Paris, 2004. P. 63.

3Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Paris. 1987. P. 83.

4 Ibidem, p 83.



14

le laisse renvoyer à des significations variables, secondaires et subjectives. Nous

présumons à présent que le titre de notre corpus comporte un sens dénoté dans la

mesure où Regard blessé signifie vision traumatisée et incertaine, et un sens connoté

car il désigne à la fois le regard flou du personnage principal de notre livre à cause de

ses yeux malades, et la vision incertaine des siens par rapport à leur avenir et celui de

leur pays.

1.3.3 Indication générique

Dès le premier contact avec notre corpus, nous nous sommes interrogés sur son

aspect générique comme l’aurait fait n’importe quel autre lecteur étant sur le point de

lire un livre.

« Autobiographie ou roman ? C’est une question que se pose presque

involontairement tout lecteur de ce livre, même s’il ne sait rien de la vie de

l’auteur »1

Les ouvrages et plus particulièrement les œuvres littéraires sont des productions

variables et instables car certaines d’entre elles comportent, au-delà de leur titre, une

mention annexée au volume qui devra en principe préciser son genre, à savoir un sous-

titre ou une indication générique ; comme par exemple roman, poésie, bande

dessinée… etc. A ce propos Genette avance :

« Comme nous l’avons déjà entrevu, l’indication générique est une annexe

du titre, plus au moins facultative et plus au moins autonome selon les

époques et les genres, et par définition rhématique, puisque destinée à faire

connaître le statut générique intentionnel de l’œuvre qui suit. »2.

L’indication générique d’un livre remplit donc une fonction rhématique car elle

est employée pour indiquer sa forme et ainsi son statut générique.

En ce qui concerne notre corpus, nous n’avons constaté aucun sous-titre qui

renvoie directement au genre auquel il peut appartenir, autrement dit, sous le nom

1 Gasparini, Philippe. Est-il je ? Roman autobiographique et autofiction. Edition du Seuil : Paris. 2004. P. 97.

2Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Paris. 1987. P. 98.



15

d’auteur et le titre du livre, aucune mention générique n’est présente, à l’exception du

mot « roman »1 qui figure dans un commentaire éditorial en quatrième de couverture ;

un élément sur lequel nous reviendrons ultérieurement dans l’analyse du péritexte

éditorial. L’absence de l’indication générique sur la première de couverture de notre

corpus, et la présence de la mention « roman » sur sa quatrième de couverture ont créé

une ambiguïté quant à son genre intentionnel. Ce qui nous laisse à nous, et aux autres

lecteurs le choix d’entreprendre une lecture référentielle ou fictionnelle de l’œuvre.

1.3.4 Intertitres

« L’intertitre est le titre d’une section de livre : parties, chapitres,

paragraphes d’un texte unitaire, ou poèmes, nouvelles, essais constitutifs

d’un recueil »2

Les intertitres sont donc des titres indiquant les différentes parties constitutives

d’une œuvre littéraire, et se différencient du titre général qui annonce quant à lui

l’œuvre elle-même. « La distinction entre titres (généraux) et intertitres (partiels), (…)

titre au livre, intertitres aux sections de livre »3, Genette fait ainsi la distinction entre

les titres généraux ; qui se présentent comme des éléments indispensables pour chaque

livre, et intertitres partiels que nous ne pouvons pas forcément trouver dans chaque

œuvre, parfois ils n’en existent qu’en partie.

Quant à leur forme, elle varie d’une époque à une autre, et surtout d’un type

d’écrit à un autre. A ce propos, Genette distingue trois modalités de présence

d’intertitres dans les livres tout comme les titres généraux d’ailleurs :

« (…), l’opposition entre régimes thématique (par exemple, ce titre de

chapitre : « Une petite ville »), rhématique (par exemple : « Chapitre

premier ») et mixte (par exemple, le véritable titre du premier chapitre du

rouge : « chapitre premier / une petite ville »). »4

1 Voir annexe du document.

2 Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Paris. 1987. P. 298.

3 Ibidem, p 300.

4 Ibidem, p 301.



16

Ces éléments ont chacun une fonction différente de l’autre ; les thématiques

indiquent le thème, les rhématiques désignent la forme et les mixtes quant à eux,

marient les deux premiers, c’est-à-dire ; ils annoncent à la fois le thème et la forme.

Les intertitres présents dans notre corpus sont rhématiques car ils indiquent sa

forme, Regard blessé se divise en trois chapitres numérotés en chiffres romains. Ce

choix émane de l’auteur et d’une nécessité « mécanique »1, qui se résume au simple

fait que celui qu’a écrit le livre ne donne aucun indice sur le contenu de son récit, et

que c’est au lecteur de découvrir le thème.

Genette pense que la numérotation des chapitres est réservée à la fiction sérieuse

tandis que l’imposition des intertitres est destinée à la « fiction comique ou

populaire ».2 Cette distinction résume donc le choix de notre auteur et sa volonté à

inscrire son texte dans la catégorie des fictions sérieuses, autrement dit l’auteur de

notre corpus a opté pour l’écriture d’un roman.

1.3.5 La dédicace

La dédicace tout comme le titre, le nom d’auteur et l’épigraphe fait partie

intégrante du paratexte d’une œuvre.

« Le nom français dédicace désigne deux pratiques évidemment parentes,

mais qu’il importe de distinguer. Toutes deux consistent à faire hommage

d’une œuvre à une personne, à un groupe réel ou idéal, ou à quelque entité

d’un autre ordre. »3

Elle est donc avant tout un hommage rendu à une personne ou à un groupe de

personnes qu’on appelle dédicataire(s). Pour ce qui est de son emplacement, Genette la

situe sur « la première belle page après la page du titre »4.

1 Genette fait remarquer dans son ouvrage Seuils que certains livres, surtout ceux qui ont une dimension

narrative et fictionnelle, comportent souvent des chapitres divisés d’une manière mécanique, c’est-à-dire leur

intitulation est réduite à des numéros de chapitres.

2 Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Paris. 1987. P. 281.

3 Ibidem, p 120.

4 Ibidem, p 129.



17

Il distingue deux types de dédicace, les dédicaces d’ordre privé et celles d’ordre

public :

« J’entends par dédicataire privé une personne, connue ou non du public, à

qui une œuvre est dédiée au nom d’une relation personnelle : amicale,

familiale ou autre. (…)Le dédicataire public est une personne plus ou moins

connue, mais avec qui l’auteur manifeste, par sa dédicace, une relation

d’ordre public : intellectuel, artistique ou autre »1.

La dédicace contenue dans notre corpus est la suivante : « A Yvonne », cette

dernière est l’épouse de l’auteur de notre livre, elle est donc une dédicataire d’ordre

privé car elle entretient une relation familiale avec Belamri. D’après certaines

recherches qu’on a faites à propos d’Yvonne, nous avons su qu’elle a joué un grand

rôle dans la transcription des textes qu’il préparait, autrement dit notre auteur dicte les

mots pendant que son épouse les notent sur un carnet, rappelons que ce fait est du à la

cécité de Rabah Belamri. A notre sens, cet hommage de la part de l’auteur à sa femme

est une manière de lui témoigner sa gratitude et sa reconnaissance pour le simple fait

de n’avoir failli à son devoir d’épouse et d’avoir lui servi d’yeux.

Comme nous pouvons le voir à travers cette analyse, la dédicace constitue un

élément référentiel par rapport au vécu de l’auteur, du même coup elle peut nous

indiquer le genre auquel peut appartenir l’œuvre que nous allons lire.

1.3.6 L’épigraphe

Ce terme vient du grec « épigraphe », qui signifie « inscription ». Genette dit à

son propos ceci :

« Je définirai grossièrement l’épigraphe comme une citation placée en

exergue, généralement en tête d’œuvre ou de partie d’œuvre ; « en

exergue » signifie littéralement hors d’œuvre, ce qui est un peu trop dire :

1 Ibidem, p 134.



18

l’exergue est ici un bord d’œuvre, généralement au plus près du texte, donc

après la dédicace, si dédicace il y a. »1

Elle est donc une courte citation que l’auteur inscrit en tête et au début de livre ou

de chapitre. Son emplacement est typiquement paratextuel car elle se situe

généralement entre la dédicace et l’incipit de l’œuvre2, elle est aussi destinée à

indiquer l’esprit du texte, et ainsi son tempérament. Genette pense que l’épigraphe

peut être considérée comme « la devise de l’auteur »3, cela dit ; l’auteur fait appel à ses

réflexions ainsi qu’à ses lectures préalables afin de donner à la fois au lecteur une

visée et un sens intégral de son texte. A ce titre, il existe deux formes d’épigraphe que

l’auteur ou l’épigrapheur peut utiliser pour remplir ce champ : ou bien il opte pour

l’une de ses propres citations ; dans ce cas il s’agira d’une : épigraphe autographe, ou

bien il s’approprie une citation d’une autre personne et signe avec ; et c’est

l’épigraphé.

Genette attribue tout de même des fonctions à cet élément paratextuel, elles sont

quatre en tout ; « faute sans doute d’en avoir cherché davantage »4, elles permettent au

lecteur de mieux discerner le sens du texte et d’élargir son horizon d’attente. Il précise

aussi que deux d’entre elles sont d’ordres directs et qualifie les deux autres d’obliques.

La première fonction est celle du « commentaire du titre »5 : le lecteur dans ce

cas doit trouver des points de convergence que l’auteur a noués entre l’épigraphe et le

titre de son livre.

La deuxième est le « commentaire du texte »6 : elle se résume à ce que

l’épigraphe peut illustrer le sens du texte cible et l’intrigue du roman. Pour ce qui est

de leur ordre ; Genette les qualifie de directes dans la mesure où les informations que

1 Ibidem, p 147.

2 Ici, nous parlons de cas des épigraphes mises au début de livre.

3 Ibidem, p 147.

4 Ibidem, p 159.

5 Ibidem, p 159.

6 Ibidem, p 160.



19

l’épigraphe fournie au lecteur vont dans un seul sens, qu’est celui de l’interprétation de

la thématique du titre ou du texte.

La troisième fonction est la référence à l’identité de l’auteur de l’épigraphe, et

c’est la « plus oblique »1, de ce fait Genette pense que ce n’est pas le texte de

l’épigraphe qui est important mais son auteur :

« De même, dans une épigraphe, l’essentiel bien souvent n’est pas ce

qu’elle dit, mais l’identité de son auteur, et l’effet de caution indirecte que

sa présence détermine à l’orée d’un texte(…)»2.

Ainsi, dans le cas où c’est l’épigraphié qui est important ; la citation peut exercer

un effet d’une dédicace, en même temps qu’elle peut être considérée comme un

hommage à lui de la part de l’épigrapheur.

La quatrième et dernière fonction est l’effet-épigraphe, voici ce que Genette en

dit : « La présence ou l’absence d’épigraphe signe à elle seule, à quelques fractions

d’erreur près, l’époque, le genre ou la tendance d’un écrit. », dans ce cas l’épigraphe

peut exercer un effet sur l’ensemble du livre, par le simple fait de sa présence ou de

son absence dans le texte ; en effet elle peut intégrer ce dernier dans une tradition

culturelle ou littéraire propre à une époque ou à une genre quelconques.

L’épigraphe inscrite au début de notre corpus est la suivante : « nous objectons

plus loin un feu de transparence » JEAN SENAC, Le Prisonnier limpide3. Il s’agit

d’épigraphé car Belamri a opté pour une citation d’un autre auteur : Jean Sénac ; poète

algérien d’expression française, né à Béni-Saf, une commune de la wilaya de Aïn-

Témouchent le 29 novembre 1926 et assassiné à Alger le 30 août 1973. Il rejoint entre

autre la cause algérienne pendant la guerre de libération, son combat a été souvent lié

aux termes d’identité et de reconnaissance ; né d’une mère espagnole et d’un père

inconnu, puis adopté par Edmond Sénac, il est à la fois Algérien, Français et Espagnol.

1 Ibidem, p 161.

2 Ibidem, p 161.

3 Belamri, Rabah. Regard blessé. Edition Gallimard : Paris, 1987. P.09.



20

Ces conflits identitaires seront le centre d’intérêt de toute sa production littéraire et de

son combat intellectuel.

Rappelons que l’auteur de notre corpus a consacré en 1989 un essai à l’œuvre de

son épigraphié, en y ajoutant cette citation, cela peut signifier à notre sens un

hommage rendu à la mémoire de ce poète, mais aussi une volonté d’inscrire sa

production auprès de celle des auteurs algériens d’expression française de l’époque

coloniale et postcoloniale, et ainsi donner au lecteur un indice sur le sens et le cadre

spatiotemporel de son texte.

A notre sens, cette épigraphe ne semble pas commenter le titre de notre corpus

mais le texte et l’intrigue, cela dit, en inspectant les différents sens de cet énoncé, nous

pensons que « nous objectons plus loin un feu de transparence » peut renvoyer à

Hassan, le personnage principal du livre dont les yeux sont malades et la vision ne

cesse de se dégrader, chose qui l’a poussé à manifester son mécontentements à

l’encontre des traitements dangereux que sa mère lui inflige. Cette citation peut

renvoyer aussi à l’avenir des siens et celui de leur pays, cet avenir qui s’annonce

incertain.

Le caractère ambigu de cette épigraphe est le même avec celui de Hassan et de

son peuple, de même, les similitudes que nous avons pu dégager entre le parcours du

personnage principal et l’auteur de notre corpus nous ramène à penser que l’histoire

racontée dans ce livre relève de l’écriture de soi.

1.4 Analyse du péritexte éditorial

Le péritexte éditorial est un élément constitutif du paratexte, il relève

directement de la responsabilité de l’éditeur et comprend la collection, les couvertures,

les illustrations… etc. Ces éléments occupent une place prépondérante dans la

réception et la diffusion de l’œuvre : « dans sa fonction de vendeur, l’éditeur se

charge en effet de présenter un « produit » nouveau au « consommateur » éventuel »1.

1 Gasparini, Philippe. Est-il je ? Roman autobiographique et autofiction. Edition du Seuil : Paris, 2004. P. 74.



21

Gasparini dans ces propos insiste sur le degré d’intervention de l’éditeur qui ne

cesse de s’accroître dans la représentation, la communication et la commercialisation

du livre qu’il édite, il doit surtout mettre en valeur sa nouveauté et sa singularité. Dans

notre analyse nous nous baserons sur les deux éléments qui nous fournissent des

informations relatives au statut de notre corpus, à savoir la première et la quatrième de

couverture.

1.4.1 Première de couverture

La première de couverture de notre corpus contient en tête le nom de l’auteur ;

Rabah Belamri, avec juste au dessous de ce dernier le titre ; Regard blessé et enfin

figure le nom de la collection « folio » en bas de la page. Tous ces éléments sont

placés sur une photo qui fournit à son tour des indices considérables sur le statut de

l’œuvre. Genette considère cette illustration comme une partie intégrante du paratexte :

« Le plus souvent, donc, le paratexte est lui-même un texte : s’il n’est pas

encore le texte, il est déjà du texte. Mais il faut au moins garder à l’esprit la

valeur paratextuelle qui peut investir d’autres types de manifestations :

iconiques (les illustrations), matérielles (tout ce qui procède, par exemple,

les choix typographiques, parfois très signifiants, dans la composition d’un

livre), ou purement factuelles. »1.

L’illustration qui figure sur la page de garde de notre corpus est une image

résumant la vie et la situation misérables des personnes vivant dans les villages

désertiques. Elle contient deux plans ; au premier, on voit deux jeunes garçons, hors du

village, pieds nus et qui semblent entrain de regarder quelque chose partir ou arriver.

Au deuxième plan figure un village avec des maisons ruinées, sans doute par les

bombardements des avions français.

Comme nous pouvons le constater, le titre et l’illustration figurants sur la

première de couverture de notre livre annonce le thème du texte et l’histoire à suivre

entre ses lignes. Ils confirment que l’auteur va traiter à la fois, les progrès des enfants

1 Genette, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Paris. 1987. P. 13.



22

algériens et ceux des villageois pendant la guerre de libération. Cela peut signifier à

notre sens un indice éditorial qui encourage une lecture référentielle du texte.

1.4.2 Quatrième de couverture

La quatrième de couverture de notre corpus nous fournit à son tour une quantité

considérable d’informations sur le statut et l’histoire de l’œuvre. Elle contient les

éléments suivants : le nom d’auteur et le titre du livre en haut de la page, avec juste au

dessous le résumé du roman ainsi qu’un court commentaire, le prix que ce livre a

remporté, le nom de la collection, le logo de l’édition, la catégorie, l’ISBN et le

numéro de l’éditeur.

Le résumé du roman traite la situation critique des yeux d’Hassan, « à la suite

d’un décollement de la rétine », la guerre et le peu de moyens dont dispose sa région

en matière de soins modernes ne lui permet pas de recevoir les soins dont il a besoin

pour guérir ses yeux, ajoutant à cela le recours de sa mère à la magie et aux médecines

traditionnelles, qui ne fera qu’augmenter les souffrances du jeune adolescent. Il est

question aussi, dans ce résumé, de l’histoire du peuple algériens et notamment des

villageois dont le destin est incertain.

Le commentaire figurant au dessous du résumé, contient l’indication générique ;

« roman », relative au statut de notre corpus, avec une insistance sur la clairvoyance et

le courage de Hassan.

A travers cette analyse des couvertures de notre corpus, et les éléments qu’on a

pu dégager, notamment ; concernant les progrès inéluctables du personnage principal

du livre et ceux de son peuple, la guerre d’Algérie qui constitue un élément référentiel

et enfin la mention « roman », nous présumons que Regard blessé est une œuvre

alliant fiction et référent, autrement dit ; les indices présents sur les deux pages de

couverture de notre livre encouragent une double lecture du texte, à savoir une lecture

référentielle et une autre fictionnelle.



23

2. Le pacte de lecture du Regard blessé

D’après les travaux effectués par Philippe Lejeune dans son ouvrage intitulé : Le

pacte autobiographique, il existe deux types de pacte de lecture auxquels un auteur

peut s’abonner dans son texte, il s’agit d’un pacte autobiographique ou romanesque.

Le premier désigne un contrat de lecture qui classera une production littéraire

dans la catégorie de l’autobiographie, et il lui donne cette définition : « récit

rétrospectif en prose qu’une personne fait de sa propre existence, lorsque elle met

l’accent sur sa vie individuelle, en particulier sur l’histoire de sa personnalité. »1. Ce

genre est donc un récit de vie, et de vécu d’une personne réelle.

Et pour que ce pacte autobiographique ait lieu, il doit y avoir une omniprésence

de l’identité : auteur-narrateur-personnage dans le texte qui renvoie forcément au nom

de l’auteur figurant sur la page de gade de l’œuvre. A ce propos Lejeune nous dit :

« comment distinguer l’autobiographie du roman autobiographique ? Il

faut bien l’avouer, si l’on reste sur le plan de l’analyse interne du texte, il

n’y a aucune différence. Tous les procèdes que l’autobiographie emploie

pour nous convaincre de l’authenticité de son récit, le roman peut les

imiter, et les a souvent imités. Ceci était juste tant qu’on se bornait au texte

moins la page du titre ; dès qu’on englobe celle-ci dans le texte, avec le nom

d’auteur, on dispose d’un critère textuel général, l’identité du nom (auteur-

narrateur-personnage). Le pacte autobiographique c’est l’affirmation dans

le texte de cette identité, renvoyant au dernier ressort au nom de l’auteur

sur la couverture. Les formes du pacte autobiographique sont très diverses :

mais, toutes, elles manifestent l’intention d’honorer sa signature »2.

Dans ces propos de Lejeune, nous comprenons que ce pacte désigne un contrat de

lecture entre l’auteur et le lecteur de son texte. Autrement dit, le premier promet au

deuxième de lui dire toute la vérité sur son vécu et de lui témoigner des épisodes

1 Lejeune. Philippe. Le pacte autobiographique. Editions du Seuil : Paris, 1979. P. 14.

2 Lejeune, Philippe. Le pacte autobiographique. Edition du Seuil : Paris, 1975. P. 26.



24

référentiels de son identité, cela se fait à travers une certaine analogie entre sa propre

identité, celle du narrateur et celle de son personnage principal.

Lejeune précise aussi que ce pacte peut être établi de deux façons différentes :

 De façon implicite :

« Au niveau de la liaison auteur-narrateur (…) celui-ci peut prendre deux

formes : a) l’emploi de titres ne laissant aucun doute sur le fait que la

première personne renvoie au nom de l’auteur (histoire de ma vie,

autobiographie, etc.) ; b) section initiale du texte où le narrateur pend des

engagements vis-à-vis du lecteur en se comportant comme s’il était l’auteur,

de telle manière que le lecteur n’a aucun doute sur le fait que le « je »

renvoie au nom porté sur la couverture, alors même que nom n’est pas

répété dans le texte »1.

Dans ce cas, le pacte autobiographique se noue lorsque le titre proposé suggère

un contenu autobiographe et renvoie directement à l’identité de l’auteur, ou dans le cas

où le narrateur fait savoir au lecteur et s’engage, dès la préface ou l’incipit à lui

raconter la vie de l’auteur à sa place.

 De façon explicite :

« Au niveau du nom que se donne le narrateur-personnage dans le récit lui-

même, et qui est le même que celui de l’auteur sur la couverture »2.

Dans ce cas là, le contrat s’établit d’une manière explicite car le narrateur-

personnage a le même nom avec celui de l’auteur qui figure sur la page de garde du

livre.

Le deuxième pacte à lequel peut s’adonner un auteur dans son texte est celui du

pacte romanesque. Ce dernier est propre aux romans, voici ce que Lejeune en dit :

« symétriquement au pacte de autobiographie, on pourrait poser le pacte

romanesque, qui aurait lui-même deux aspects : pratique patente de la non-

identité (l’auteur et le personnage ne portent pas le même nom), attestation

1 Ibidem, p 27.

2 Ibidem, p 27.



25

de fictivité (c’est en général le sous-titre qui remplit aujourd’hui cette

fonction sur la couverture ; à noter que roman dans la terminologie

actuelle, implique pacte romanesque, alors que récit est, lui, indéterminé,

et compatible avec un pacte autobiographique) »1.

Selon Lejeune le pacte romanesque s’établit à son tour de deux façons qui sont

toutes les deux explicites : la première prend effet dans le cas d’absence de l’identité

onomastique de l’auteur dans le texte, c’est-à-dire ; quand le personnage ne s’appelle

pas comme l’auteur de la page de garde, la deuxième est relative au certificat de

fictivité, cette dernière se manifeste à travers la mention « roman » qu’on trouve sur

les couvertures.

Ce survol théorique nous ramène à nous interroger sur le pacte de lecture

spécifique à notre corpus. En effet, dans l’analyse du péritexte auctorial nous avons pu

voir que notre titre n’encourage pas une lecture autobiographique du livre, et le nom

de l’auteur sur la première de couverture n’est pas le même avec celui du personnage

principal du texte ; chose qui signifie une rupture de l’identité auteur-personnage. Mais

nous retrouvons certains indices autobiographiques dans l’étude du péritexte éditorial,

à savoir dans l’analyse de l’illustration figurant sur la première de couverture de

l’œuvre qui met l’accent sur les souffrances des villageois et du peuple algériens

pendant la guerre de libération nationale, ce même indice revient sur la quatrième de

couverture, dans le résumé où l’éditeur a insisté sur l’histoire de l’Algérie et les

progrès inéluctables des Algériens à cette époque. Cette allusion pourrait signifier à

notre sens que le pacte autobiographique est établi, mais d’une façon partiel, car tous

les éléments qu’on a pu analyser ne nous conduisent pas forcément à ce contrat.

Nous présumons aussi que Regard blessé contient un pacte romanesque, car la

rupture de l’identité auteur-personnage, et la présence de la mention « roman » sur la

quatrième de couverture de notre corpus le classe entièrement dans ce registre. De ce

fait, nous nous retrouvons face à un livre qui marie entre deux pacte de lecture ;

autobiographique et romanesque. Cela nous empêche de le classer, autrement dit, cette

double étiquète qui est tout à fait contradictoire, nous nous permet pas de déterminer le

1 Ibidem, p 27.



26

genre auquel appartient notre corpus, mais elle nous rapproche de notre hypothèse de

départ qui est l’autofiction. Pour l’éclaircir et la confirmer davantage, nous proposons

de procéder à d’autres analyses dans le chapitre à venir.

Ce premier chapitre, nous a permis d’aboutir à certaines réponses concernant

notre Hypothèse de départ, en effet, nous avons vu que le paratexte de notre corpus

encourage une lecture à la fois référentielle et fictionnelle du texte. Ensuite dans

l’analyse du pacte de lecture, nous avons vu que Regard blessé comporte deux pactes

de lecture différents, à savoir ; un pacte autobiographique et un autre romanesque. Ces

résultats nous laissent penser que notre corpus peut être une autofiction. Nous allons

passer maintenant à l’étude du texte pour confirmer notre Hypothèse.



Chapitre 2 : Etude de l’instance narrative et des

indices de fictionnalisation dans le texte.



28

Après avoir examiné le paratexte de notre corpus Dans le chapitre précédent,

nous allons, dans ce deuxième chapitre, nous intéresser au texte, car lui aussi nous

révèle des indices sur le genre auquel peut appartenir notre corpus. Nous allons dans

un premier temps aborder le concept de l’autofiction qui est notre hypothèse de départ,

et examiner ses différentes acceptions pour pouvoir les vérifier et les appliquer ensuite

sur le texte. Puis on passera à notre second point qui est l’étude de l’instance

narrative ; à savoir le niveau narratif et le point de vue de la narration dans le but de

déterminer le statut du narrateur de Regard blessé. Enfin nous étudierons les indices de

la fictionnalisation dans le texte ; cet élément comprendra la fictionnalisation du nom

et la fictionnalisation de l’histoire. Ces deux points vont nous permettre de mettre en

évidence les stratégies utilisées par l’auteur afin de se fictionnaliser et faire de son être

une source d’invention. Notre but dans ce chapitre est de pouvoir classer notre livre

comme une œuvre autofictionnelle à travers l’analyse des éléments et les indices

textuels qu’il nous offre.



29

1. Autour du néologisme de l’autofiction

L’autofiction est une forme de l’autobiographie, ce néologisme a été utilisé pour

la première fois par le critique et écrivain Serge Doubrovsky en 1977 dans son roman

Fils. Cet écrivain a introduit dans son livre un personnage qui avait le même nom que

lui, tout en précisant sur la quatrième de couverture qu’il ne s’agit pas d’une œuvre

autobiographique mais d’une autofiction :

« Autobiographie ? Non, c’est un privilège réservé aux importants de ce

monde, au soir de leur vie, et dans un beau style. Fiction d’événements et de

faits strictement réels ; si l’on veut autofiction, d’avoir confié le langage

d’une aventure à l’aventure du langage, hors sagesse et hors syntaxe du

roman, traditionnel ou nouveau. Rencontres, fils des mots, allitérations,

assonances, dissonances, écriture d’avant ou d’après littérature, concrète,

comme on dit musique. Ou encore, autofiction, patiemment onaniste, qui

espère faire maintenant partager son plaisir »1.

Ainsi cet auteur considère ce genre comme une forme d’autobiographie qui

combine entre deux types d’écrits différents l’un de l’autre, voire même

contradictoires, à savoir l’autobiographie et la fiction. De ce fait, nous présumons que

cette ambiguïté dont nous parle Doubrovsky caractérise aussi notre corpus, car il offre

à la fois au lecteur ; des fragments de la vie de Belamri et d’autres imaginaires.

Peu après l’apparition de ce livre et du néologisme de l’autofiction, plusieurs

théoriciens et critiques littéraires ont tenté de définir sa conception. Parmi les

différentes acceptions données à ce nouveau type d’écrit, nous retrouvons celle de

Vincent Colonna, qui dans sa thèse de doctorat intitulée ; L’autofiction - essai sur la

fictionnalisation de soi en littérature2 , propose une autre définition de l’autofiction :

1 Doubrovsky, Serge. Fils. Edition Galilée : Paris, 1977. 472 p. Quatrièmes de couverture. Disponible en ligne :

http://www.editions-galilee.fr/f/index.php?sp=liv&livre_id=2812

2 Colonna, Vincent. L’autofiction-essai sur la fictionnalisation de soi en littérature. Thèse de doctorat,

E.H.E.S.S. 1989. 595 p. Disponible en ligne : https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00006609/document



30

« Une autofiction est une œuvre littéraire par laquelle un écrivain s'invente

une personnalité et une existence, tout en conservant son identité réelle (son

véritable nom) »1.

Pour lui, l’autofiction consiste à créer un double de soi tout en lui attribuant une

identité et une vie différentes, autrement dit, il la conçoit comme une fictionnalisation

de soi. Cette dernière consiste:

« (…) à s’inventer des aventures que l’on s’attribuera, à donner son nom

d’écrivain à un personnage introduit dans des situations imaginaires. En

outre, pour que cette fictionnalisation soit totale, il faut que l’écrivain ne

donne pas à cette invention une valeur figurale ou métaphorique, qu’il

n’encourage pas une lecture référentielle qui déchiffrerait dans le texte des

confidences indirectes »2.

Comme nous pouvons le voir dans ces propos, Colonna, à l’inverse de

Doubrovsky définit l’autofiction comme un récit autobiographique totalement

imaginaire où l’auteur invente un personnage qui ne porte pas forcément son nom, et

fait allusion à des événements, des confidences et des épisodes de sa vie sans avoir à

les avancer ouvertement. Autrement dit,

« La fictionalisation de soi", est la démarche qui consiste à faire de soi un

sujet imaginaire, à raconter une histoire en se mettant directement à

contribution, en collaborant à la fable, en devenant un élément de son

invention »3.

L’élément qui caractérise essentiellement cette conception de Colonna est

l’homonymie de l’identité auteur-personnage, autrement dit, la fictionnalisation de soi

chez Colonna impose une relation entre la forme du nom d’auteur avec celle du nom

du personnage principal et se manifeste à travers une projection de ce dernier dans des

situations imaginaires. Cette imposition d’homonymie entre l’auteur et le héros du

roman n’est pas opératoire chez Gasparini ; cela dit,

1 Ibidem, p 30.

2 Ibidem, p 10.

3 Ibidem, p 09.



31

« Pour que le concept de l’autofiction débouche sur la définition

d’une catégorie consistante, il faut sans doute dépasser le cadre étroit

de l’homonymie. Pourquoi ne pas admettre qu’il existe, outre le nom

et prénom, toute une série d’opérateurs d’identification du héros avec

l’auteur : leur âge, leur milieu socioculturel, leur profession, leurs

aspirations, etc. »1

Ainsi dans une autofiction nous pouvons identifier le héros avec l’auteur à

travers une série d’indices comme l’âge, la profession, le milieu socioculturel.

La conception de Colonna nous intéresse plus particulièrement dans la mesure où

notre analyse se base sur l’une des classes établies dans ses travaux. Il a classé

l’autofiction selon quatre catégories : l’autofiction fantastique, l’autofiction intrusive,

l’autofiction spéculaire et enfin l’autofiction biographique, dite aussi

autobiographique. Cette dernière est la plus répandue et la plus contemporaine, elle

nous intéresse car elle allie des éléments autobiographiques et fictifs, voici ce que

Colonna en dit :

« L’écrivain affabule son existence à partir de données réelles, reste au plus

près de la vraisemblance et crédite son texte d’une vérité au moins

subjective-quand ce n’est pas davantage. Certains littéraires revendiquent

une vérité littérale et affirment vérifier dates, faits et noms. D’autres,

quittent la réalité phénoménale (le personnage est un bébé qui porte le

patronyme de l’auteur), mais restent plausibles, évitent le fantastique ; font

en sorte que le lecteur comprenne qu’il s’agit d’un mentir-vrai, d’une

distorsion au service de la véracité, […]. Un noyau narratif élémentaire est

exhibé comme véridique et comme l’axe du livre, sur le modèle de quelques

précédents historiques. […] Mécanisme du mentir-vrai : l’auteur modèle

son image littéraire, la sculpte avec la liberté que la littérature intime ne

permettait pas »2.

1 Gasparini, Philippe. Est-il je ? Roman autobiographique et autofiction. Edition du Seuil : Paris, 2004. P 25.

2Colonna, Vincent. Autofiction et autre mythomanies littéraires. Edition Tristram : Auch, 2004. 250 p. 93.



32

Nous comprenons dans cette définition que la conception de l’autofiction chez

Colonna a évolué depuis la parution de sa thèse, en effet il ne la considère pas

uniquement comme une fictionnalisation de soi, et n’impose plus l’homonymie

comme seul critère d’identification, néanmoins il lui ajoute d’autres acceptions comme

l’autofiction biographique qui inclut à la fois une visée autobiographique et un style

fictif. Autrement dit, l’autofiction au sens contemporain est un « récit dont la matière

est entièrement autobiographique, la manière entièrement fictionnelle »1.

2. Etude de l’instance narrative

Nous allons Dans ce qui va suivre aborder l’instance narrative de Regard blessé

et tenter de répondre à certaines questions qui heurtent le lecteur à travers l’analyse de

deux points : le narrateur et le point de vue de la narration. Ces points vont nous

indiquer la relation du narrateur avec l’auteur et le personnage principal du roman,

Hassan.

2.1 Le narrateur

L’œuvre romanesque utilise souvent des voix et perspectives narratives qui

relèvent du registre métaphorique. Ces techniques sèment la confusion et le désordre

dans l’esprit du lecteur qui ne cesse de s’interroger sur l’identité de ces voix et

perspectives dans le texte. En effet, notre corpus avance un narrateur certes

omniscient, mais tout à fait inconnu ; c’est un « il » quelconque. Cette citation illustre

nos propos :

« La narration, en tant qu’acte producteur du récit, suppose une instance à

l’origine du texte. Pour dégager les enjeux d’un récit, il est donc

indispensable d’identifier le statut du narrateur et les fonctions qu’il

assume. Tenter de répondre à la question « qui raconte ? », c’est aborder le

problème de la « voix ». Le statut du narrateur dépond de deux données : sa

relation à l’histoire (est-il présent ou non comme personnage dans l’univers

1 Ultime définition donnée par Doubrovsky à l’autofiction article disponible en ligne :

http://www.autofiction.org/index.php?post/2015/09/10/A-propos-de-la-chose-commune-%3A-lAutofiction



33

du roman ?) et le niveau narratif auquel il se situe (raconte-il son histoire

en récit premier ou est-il lui-même objet d’un récit »1.

Cela nous ramène à poser les questions suivantes : quelle relation entretient le

narrateur avec l’intrigue du Regard blessé ?, et à quel niveau narratif se situe-il dans

le texte ?

2.2 Relation du narrateur avec l’histoire

Genette dans son ouvrage intitulé : Figures III nous affirme qu’il existe deux cas

de figure concernant la relation qu’entretient le narrateur avec l’histoire qu’il raconte :

« hétérodiégétique » 2; le narrateur ne figure pas dans le récit (absent de l’histoire qu’il

raconte), « homdiégétique »3 ; il figure dans le récit (présent dans l’histoire qu’il

raconte).

Dans l’histoire racontée dans notre corpus, le narrateur du récit ne figure pas dans

l’histoire qu’il raconte, il est absent. Regard blessé avance un narrateur

hétérodiégétique, car le texte aborde des évènements relatifs à la vie d’Hassan,

personnage principal du roman, des épisodes de son quotidien et de celui des gens de

son pays ; la place du narrateur dans tout ça est de raconter sans commenter ni

intervenir dans les dialogues et l’histoire. Ces quelques lignes ci-dessous, tirés de

l’incipit du roman expliquent cette position :

« Dominée par des crêtes encore enneigées, une route humide, mordue par

l’hiver. Le taxi avance au ralenti. Le chauffeur, à qui sept années de guerre

ont appris comme à tout Algériens la prudence, maintient entre son véhicule

et le half-track une distance qu’il veut salutaire. Les passagers, que les

virages déportent légèrement, gardent le silence. Dans un moment feignant

d’oublier la présence du convoi et la mitrailleuse du half-track, doigt

rutilant de la mort pointé avec obstination sur le taxi, ils se mettront à

parler de tout, sauf de la guerre et de leur angoisse. Sur la banquette

1 Jouve, Vincent. Poétique du roman. Edition Armand Colin : Paris, 2010. 256 p. 27.

2 Genette, Gérard. Figures III. Edition du Seuil : Paris, 1972. 288 p. 252.

3 Ibidem, p 252.



34

arrière, entre son frère en tenue de permissionnaire et un homme corpulent

fleurant le musc, Hassan se recroqueville sur lui-même »1.

Comme nous pouvons le voir dans ce passage, le narrateur est hétérodiégétique,

il se contente de narrer l’histoire et la vie tout autour d’Hassan. Ce dernier sera

désigner aussi tout le long du roman à la troisième personne du singulier : « (…)

Hassan se sent rougir : indignation, souffrance, désespoir. Il ne se fait pas à cette

manie qu’ont les gens de s’enquérir de sa maladie. »2. Cette désignation est possible

dans un récit autobiographique comme nous l’a affirmé Philippe Lejeune, mais dans le

cas de notre corpus, que nous considérons comme une autofiction, l’auteur se désigne

par un personnage fictif en employant un procédé que Colonna appelle :

fictionnalisation du nom et que nous allons aborder un peu plus loin dans le présent

chapitre.

2.3 Niveau narratif

Genette définit la différence du niveau narratif comme suit : « tout événement

raconté par un récit est à un niveau diégétique immédiatement supérieur à celui où se

situe l'acte narratif producteur de ce récit »3 ; nous comprenons dans ces propos que

la notion du niveau constitue une frontière qui sépare entre celui qui raconte

(narrateur) et ce qu’on raconte (l’histoire), autrement dit celui qui narre n’est pas au

même niveau que les objets et les acteurs qui peuplent son récit. Ainsi Genette

distingue deux types de narrateur : un premier qui n’est objet d’aucun récit et qu’il

qualifie d’ « extradiégétique »4, et un deuxième qui est objet d’un récit premier et

narrateur d’un récit second, il le qualifie de « intradiégitique »5.

Dans notre corpus, le narrateur se situe au premier degré, il raconte une histoire

dans laquelle il est absent ; c’est un narrateur extradiégétique, qui relate la vie de

Hassan sans faire l’objet d’aucun autre récit.

1 Belamri, Rabah. Regard blessé. Edition Gallimard : Paris, 1987. P.13.

2 Ibidem, p 17.

3 Genette, Gérard. Figures III. Edition du Seuil : Paris, 1972. P.238.

4 Ibidem, p 138.

5 Ibidem, p 138.



35

2.4 Point de vue de la narration

Les événements d’un récit littéraire sont perçus à partir d’un point de vue de

narration, appelé aussi par Genette « focalisation »1. Il l’envisage comme « une

restriction de champ »2 ; une sélection de l’information narrative livrée au lecteur. Il

existe trois sortes de focalisation (point de vue) :

 La focalisation zéro : appelée aussi « absence de focalisation » est le type dans

lequel il n’ya aucune restriction de champ. Le narrateur est dans ce cas

« omniscient » : il en sait plus que le personnage, et connais les pensées et les

actions de tous les acteurs du livre.

 La focalisation interne : dans ce cas, le narrateur en sait autant que le

personnage sur lequel se porte la focalisation, c’est-à-dire Lorsqu'un récit est

fait en focalisation interne, le point de vue est situé à l'intérieur d'un

personnage. C'est à partir de lui que se font les descriptions et le récit. L'auteur

peut faire part des sentiments, impressions, réflexions du personnage qui sert

de point de vue.

 La focalisation externe : dans ce cas, l’histoire est racontée d’un point de vue

extérieur et neutre, et le narrateur en sait moins que les personnages. Les

évènements sont rapportés avec objectivité.

Notre corpus, Regard blessé s’inscrit dans la première catégorie qui est la

focalisation zéro car le narrateur est omniscient et rend compte des sentiments et

pensées des personnages :

« Hassan était conscient du danger qu’il courait en demeurant à la maison.

Mais comment faire pour se rendre à Alger ? Alger était loin, et son père ne

pouvait l’y emmener, lui qui n’était jamais sorti du département. Et puis les

nouvelles d’Alger n’étaient pas bonnes : les bombes explosaient par

dizaines. Hassan devait donc attendre son frère, militaire à Alger depuis

1 Ibidem, p 206.

2 Ibidem, p 207.



36

peu. A la fin de sa permission, il le prendrait avec lui. Demeurer inactif était

un supplice pour Hassan, lui qui ne rentrait naguère qu’à la tombée de la

nuit, contraint par le couvre-feu et menaces paternelles. Ses amis ne lui

rendaient visite que rarement.1 ».

Il est clair à travers ce passage que le narrateur de Regard blessé connait tout du

vécu de Hassan, il connait aussi ses sentiments et ses aspirations et les partagent avec

le lecteur. Il semble aussi connaitre son entourage ; sa famille, son pays et sa société.

Cela dit, il est omniscient et n’hésite pas à fournir un grand nombre d’informations au

lecteur, il a la capacité de pénétrer dans l’intériorité des personnages sans aucune

restrictions de champ. Il est question donc dans ce roman d’une focalisation zéro.

3. Indices de fictionnalisation dans le texte

En partant de l’hypothèse de Vincent Colonna concernant la fictionnalisation de

soi, nous essaierons, dans cette partie, de mettre en évidence les stratégies utilisées par

l’auteur pour faire de son être un élément et une source d’invention. En partant d’une

histoire vraie l’auteur peut se retrouver dans une situation de création d’une

personnalité et d’invention de toute une vie, voire même une existence qui n’est

nullement la sienne. L’univers qui en résulte est donc, en grande partie, imaginaire.

Nous tenterons d’affirmer et de démontrer la réalisation du pacte autofictionnel

dans Regard blessé en nous appuyant sur deux procèdes principaux : la

fictionnalisation du nom de l’auteur à travers celui du personnage principal, et la

fictionnalisation de l’histoire réellement vécue par ce même écrivain par le biais de

son protagoniste dans l’intrigue du roman. Nous l’avons déjà vu, la spécificité du pacte

autofictionnel réside dans le mélange des ces deux pactes contradictoires :

autobiographique et fictionnel.

3.1 Fictionnalisation du nom

Comme nous l’avons déjà précisé au début de ce chapitre, Le protocole nominal

est l’élément le plus marquant dans le principe de la fictionnalistion de soi chez

Colonna. En effet, en se basant sur l’homonymie entre le nom auctorial et le nom

actorial, l’auteur assure l’aboutissement des deux pactes qui caractérisent ce genre

d’écriture et en devient le mélange :

1 Belamri, Rabah. Regard blessé. Edition Gallimard : Paris, 1987. P. 24.



37

« En un sens, l'autofiction n'est possible que si le nom de l'auteur n'est

précisément pas changé, si le lecteur peut identifier l'écrivain en

reconnaissant son nom dans celui porté par un personnage. Toutefois, les

manières par lesquelles un auteur peut se représenter sous la forme d'un

personnage de fiction sont très nombreuses ».1

Cela dit, la fictionnalisation de soi chez Colonna impose une relation entre la

forme du nom d’auteur avec celle du nom du personnage principal et se manifeste à

travers une projection de ce dernier dans des situations imaginaires. Il existe trois types

d’homonymie que nous allons essayer de confirmer et de mettre en valeur dans notre

corpus.

3.1.1 L’homonymie par transformation

Elle indique la variété des modalités qui permettent d'engendrer un nom à partir

d'un autre. On notera que cette forme d'homonymie est très peu coûteuse et qu'elle

permet de suggérer très sobrement que l'on a affaire à un double fictif. Un auteur peut

par exemple utiliser des subterfuges Pour cacher son nom ; à savoir des initiales, des

paronymes, des anagrammes intégrales ou partielles et des monogrammes.

Cette première forme d’homonymie se manifeste dans notre corpus à travers le

les paronymes2 de Rabah ; prénom de l’auteur, et celui du personnage principal

Hassan. En effet le nom qu’à donné l’auteur de Regard blessé à son protagoniste

présente une ressemblance graphique et phonétique avec le sien.

3.1.2 Homonymie par substitution

Dans ce cas, l’homonymie entre les deux entités auteur-personnage s’établit

selon deux classes distinctes ; à savoir le substitut livresque et le substitut

onomastique. Il convient de signaler que contrairement au premier cas de figure

(homonymie par transformation) où la relation entre l’auteur et son protagoniste se

noue directement, ici le lecteur doit décoder ce lien à travers des ressemblances peu

claires et nuancées et qui sont d’ordre indirectes.

1 Colonna, Vincent. L’Autofiction, Essai sur la fictionnalisation de soi en littérature. Thèse de doctorat,

E.H.E.S.S. 1989. P 43.

2 Selon le dictionnaire Larousse ; paronyme se dit de mots de sens différent mais de forme relativement voisine.



38

Substitut livresque : l'auteur peut faire des correspondances par des sous-entendus en

attribuant la paternité de ses romans à son personnage : l'écrivain fait en sorte de

fictionnaliser un personnage qui porte son nom et qui revendique son texte comme

étant le sien ; il s’agit dans ce cas d’une Fonction de surcharge. Fonction de

compensation : L'auteur fait en sorte de conjuguer anonymat relatif et une

identification facilement repérable ; d’une part il attribut a son personnage un nom

différent du sien, et d’une autre part il partage avec lui un point commun dans le texte

écrit Comme la profession ou les passions.

Le substitut onomastique : c’est le pseudonyme qu'on peut vérifier Dans le paratexte ;

l'auteur utilise le substitut onomastique de son propre nom Dans le but de se

fictionnaliser. Colonna insiste dans ce cas sur le caractère ambigu de ces

pseudonymes, en effet :

« Un écrivain peut désigner son héros par un nom véritable, quand

il a un pseudonyme ; ou, à l'inverse, il peut mettre en scène un personnage

avec un de ses pseudonymes etc. »1

Cela dit son choix est nourri dans certains cas d’une volonté de mettre en avant

son appartenance culturelle, une période de sa vie mais aussi de s’inscrire sa

production dans une tradition littéraire bien précise.

Dans notre corpus, cette homonymie se manifeste à travers le substitut

onomastique du prénom de l’auteur (Rabah) avec le prénom de son protagoniste

(Hassan). Nous pensons que Belamri a opté pour ce substitut pour les raisons

suivantes :

Nous pensons que ce prénom caractérise l’enfance et l’adolescence de cet

écrivain dans la mesure où Hassan est un prénom d’origine arabe englobant dans sa

signification beauté, bonté, énergie et courage tout comme l’est celui de Rabah. Cela

dit, sur la quatrième de couverture de Regard blessé nous retrouvons la confirmation

pour les propos que nous venons d’avancer :

1 Colonna, Vincent. L’autofiction-essai sur la fictionnalisation de soi en littérature. Thèse de doctorat,

E.H.E.S.S. 1989. p. 66.



39

« Et pourtant Hassan le merveilleux sait rire et désirer, souffrir et

apprendre, visiter sa mémoire en feu et observer la vie autour de lui -

tendre, folle et cruelle. Sa lucidité et son courage font de ce roman une

œuvre rare qui nous touche en plein cœur. »1

Nous pouvons constater dans ce passage que l’auteur s’inscrit dans un groupe

donné, met en avant son appartenance culturelle et son identité algérienne. En effet, ce

double fictif de Belamri évoque son passé où il a tenté de s’affirmer et de coexister

avec les siens au sein d’une société prise au piège de la colonisation, de la superstition

et de la pauvreté. Néanmoins, Hassan vit et semble heureux et fier de son algérianité.

3.1.3 Homonymie chiffrée

Colonna précise que contrairement aux deux autres types d’homonymie qui sont

d’ordre onomastique, celle-ci se repose sur des données factuelles. En effet,

l’homonymie chiffrée comprend tous les indices de l'état civil de l'écrivain et ceux de

sa vie réelle à savoir sa date de naissance, où il a habité, l'école qu'il a fréquentée etc.

Ces éléments sont les dénominateurs communs qui permettent de rapprocher l'écrivain

du narrateur-personnage. Il est crucial de signaler que Colonna précise aussi que ces

éléments biographiques partagés entre l’auteur et son protagoniste ne suffisent pas

pour classer son œuvre comme une autofiction. Autrement dit, l'état civil qu'on peut

repérer dans un roman ne nous permet pas à lui seul de dire que c'est une autofiction,

mais Il faut l'associer à d'autres indices.

Dans notre corpus, l’état civil du personnage principal incarne parfaitement

l’identité et traits biographiques de Belamri. En effet Hassan est un jeune adolescent

âgé de quinze ans :

- « Quel est son âge ?

- Quinze ans. »2

Il a fréquenté l’école coranique de son village natal :

1 Belamri, Rabah. Regard blessé. Edition Gallimard : Paris, 1987. 207 p. Quatrième de couverture.

2 Ibidem, p 18.



40

« Le village avait été réveillé par les pleurs de la femme. Hassan avait du

mal à avaler son petit déjeuner. Sur le chemin de l’école coranique, il

rencontra Abla, la fille des voisins. »1

Il est d’origine algérienne et il a souffert d’un décollement de la rétine qui lui a causé

la cécité :

« La guérison est-elle encore possible ? Voila près de deux mois que le

spécialiste en O.R.L. qui remplissait la fonction d’oculiste à Sétif lui avait

rédigé une ordonnance pour l’hôpital d’Alger, bien équipé pour traiter le

décollement de la rétine. »2

« Le peu de vision qui lui restait résista jusqu'à ce jour d’octobre où son

père rapporta du souk un bâtonnet de sulfate de cuivre. (…) les yeux de

Hassan se mirent à couler comme des sources, et, peu à peu, la nuit se posa

sur les paupières, vaste traversée par un serpent de turquoises qui semblait

relier le ciel à la terre, qui dansait. Au fil des jours le noir absorba le

serpent bleu et vert, libéra une myriade de points de lumière

insaisissables. »3

Il a habité et fait ses études secondaires à Sétif :

« Hassan se momifie sur son siège et, à mesure que le train s’éloigne de

Sétif, sa pensée revient vers cette ville qu’il aime, vers le lycée où il lui

semble avoir laissé une part de son, être. »4

A présent l’identité partagée entre Belamri et son protagoniste est claire, car les

ressemblances référentielles que nous avons dégagées dans cette partie nous ont

permis un rapprochement de ces deux entités. En effet, l’existence d’une homonymie

entre le nom de l’auteur et celui du personnage principal de notre corpus s’inscrit dans

notre domaine de recherche, et appuie notre hypothèse de départ qui est de pouvoir

classer ce roman comme une autofiction.

1 Ibidem, p 28.

2 Ibidem, p 19.

3 Ibidem, p 205.

4 Ibidem, p 85.



41

3.2 Fictionnalisation de l’histoire

Colonna pense que Parallèlement à l’homonymie qui permet à l’auteur de

convertir son nom en celui de son protagoniste par le biais d’une identification

onomastique, il existe un paramètre contextuel, un environnement et une histoire

auxquels ces formes de nomination et de substitution sont subordonnées.

« En un mot, le paramètre onomastique du protocole nominal est lui-même

dépendant d'un paramètre contextuel, qui est constitué de l'emplacement,

des variations, de la fréquence, de la situation des occurrences du nom

propre (de son altération ou de son substitut) d'auteur. Tout ce contexte va

déterminer la perception du lecteur de façon décisive. »1

Ce paramètre contextuel est perçu donc comme un élément essentiel dans le

procédé de la fictionnalisation de soi en littérature. C’est un facteur à mettre en valeur

par le lecteur afin de prouver l’identification d’une identité commune entre l’auteur et

personnage principal. Il se repose sur l’étude de deux contextes : « le contexte

paratextuel »2 et le « contexte textuel »3. Or nous avons déjà étudié le paratexte dans le

chapitre précédent, maintenant consacrons-nous à l’étude du contexte textuel.

Notre corpus s’inscrit dans une tradition littéraire bien précise qui est la

littérature algérienne d’expression française. Ce mouvement a vu le jour dans les

années cinquante, au moment de l’occupation française de l’Algérie. Autrement dit,

Comme de nombreux auteurs algériens d’expression française de son époque, et de

celle d’avant, Belamri revient dans ce livre sur l’histoire de son pays natal entre

janvier et octobre 1962, année d’indépendance de l’Algérie.

« Algérie, 1962 : à la veille de l'Indépendance, dans un village meurtri par

sept années de guerre, Hassan, âgé de quinze ans, commence à perdre la

vue à la suite d'un décollement de rétine. Devant l'impuissance de la

médecine moderne à guérir l'enfant, la mère recourt à la magie noire et aux

1 Colonna, Vincent. L’autofiction-essai sur la fictionnalisation de soi en littérature. Thèse de doctorat,

E.H.E.S.S. 1989. P. 76.

2 Ibidem, p 77.

3 Ibidem, p 77.



42

médecines traditionnelles : marabouts, sorciers et charlatans multiplient les

traitements cocasses et dangereux. »1

En effet, l’histoire racontée dans ce roman s’inscrit dans une perspective

historique et a pour but de dénoncer à la fois la discrimination et l’injustice coloniales,

mais aussi les pratiques de sorcellerie et de divination, conçues tout d’abord comme un

savoir ancestral propre à cette société, et comme un ultime moyens de subvenir à leurs

besoins en matière de soins médicaux, face à la politique de l’enfermement et de

l’empêchement d’accès au savoir moderne emprunté par le colonisateur.

Parallèlement à l’histoire de cette société, l’auteur tend à offrir son propre vécu à

travers son protagoniste. En effet, le chemin que prend chacun d’entre eux est à

quelques différences, le même.

Nous savons que Belamri a perdu la vue en 1962 suite a un décollement de la

rétine, mais nous ignorons qu’il a été la victime de l’ignorance et de la superstition des

siens, en particulier sa mère. Néanmoins, il revient dans ce roman sur les vraies raisons

qui lui ont causé la cécité par le biais de Hassan, le personnage principal du roman :

« Un autre jour, conseillée par une vieille rencontrée au dispensaire, elle

mélangea dans une cuvette de l’huile, de l’alcool, du pétrole, du vinaigre,

du crésyl, de la résine, du tan, des oignons, de l’ail, du piment de Cayenne,

du sel, des clous de girofle, du gingembre, de la noix de muscade, du thym,

du henné, de la poudre à canon et bien d’autres herbes et ingrédients

étranges ; elle prépara un onguent qu’elle ajuste sur le crâne dénudé de

Hassan. Hassan s’endormit coiffé de son casque fabuleux, et au matin, il

était pratiquement aveugle. Il accusa avec véhémence sa mère qui se mit à

pleurer. »2

Comme le prouve ce passage, tout recours aux médecines et traitements

traditionnels, ainsi que toute tentative de soin empruntée par le groupe social,

notamment la mère de l’adolescent sont voués à l’échec.

1 Belamri, Rabah. Regard blessé. Edition Gallimard : Paris, 1987. 207p. Quatrième de couverture.

2Ibidem, p 22-23.



43

Face à la confiance aveugle de la mère dans ces solutions superstitieuses, se

développe le scepticisme, voire le rejet par Hassan d’une culture qui ne peut pas le

sauver :

« Hassan n’en été pas dupe. Il n’acceptait les médecines traditionnelles que

pour ne pas entendre sa mère lui répéter d’une voie chargée plus de douleur

que de reproche : « Désires-tu donc rester dans ton coin, tâtonnant les

murs ? » »1.

Ces échecs ne feront qu’empirer la situation de Hassan et mettront fin à sa

relation avec son groupe social, en effet, il n’hésite pas à exprimer son

mécontentement vis-à-vis de ces pratiques : « L’ignorance, même nourrie de bonnes

intentions, ne peut être que ravageuse. »2, Désormais, une rupture des liens va

s’installer peu à peu entre ce jeune adolescent et sa mère, Cela se produit vers la fin du

roman où Hassan décide de rompre le lien qui le tient enchaîné aux croyances de sa

mère : « Mma, les charlatans, ça suffit ! Je ne veux plus entendre parler de ces

voleurs. À force de me bourrer les yeux de saletés, je finirai aveugle. »3.

Parallèlement à la fictionnalisation de l’histoire, Colonna affirme que malgré

l’aspect fictif d’un récit, l’auteur n’hésite pas à se présenter comme l’acteur principal

de son roman à travers son double fictif dans le but d’exprimer « ses gouts esthétiques,

ses choix politiques et ses croyances »4.

Dans notre corpus, Belamri revient dans son récit sur l’histoire de son pays natal

des mois avant et après l’indépendance. En effet, dés le début du roman il n’hésite pas

à se demander : « La guérison est-elle encore possible ? »5 ; Cette question vaut aussi

pour lui et son protagoniste que pour l’Algérie. Elle reflète les sentiments

d’impuissance et d’incertitude qui envahissent sa conscience à l’égard de la situation

1 Ibidem, p 19.

2 Ibidem, p 19.

3 Ibidem, p 197.

4 Colonna, Vincent. L’autofiction-essai sur la fictionnalisation de soi en littérature. Thèse de doctorat,

E.H.E.S.S. 1989.P.103.

5 Ibidem. P. 19.



44

qui incombe son pays au moment de la guerre, et son accès à l’indépendance qui

s’avère aussi moins promettant qu’au moment de la colonisation.

Comme nous pouvons le constater à travers l’étude de ces indices textuels,

l’auteur a mis en œuvre des procédés et des stratégies d’écriture afin de se

fictionnaliser. En commençant par choisir un prénom qui a caractérisé son enfance et

son adolescence, il nous a permis de dégager les ressemblances qui en résultent. Il a

aussi fictionnaliser l’histoire a l’intérieure de son livre, même si celle-ci nous semble

vraisemblable, nous savons tous que les faits rapportés dans une œuvre littéraire sont

en partie imaginaires, ou se reposent sur des supports d’informations parfois

incertains, à l’exemple de la mémoire qui nous manquait souvent ou qui nous fournit

des souvenirs vagues et imparfaits.

Pour conclure, ce chapitre nous a permis de travailler le texte proprement dit et

de voir toutes les stratégies utilisées par l’autour afin de faire de son texte un élément

de son être. En effet, nous avons dans un premier temps choisi l’acception de

l’autofiction la plus proche de notre texte. Puis nous avons pu démontrer à travers

l’étude de l’instance narrative que le narrateur dans Regard blessé est absent de

l’histoire qu’il raconte, mais en même temps, il est omniscient et sait tout sur la vie des

personnages. Cette confusion implique que notre corpus ne peut être une

autobiographie au sens classique du genre.

Nous avons, dans un second temps, étudié les indices de fictionnalisation du nom

et de l’histoire dans le récit. Le premier nous a permis de dégager les similitudes qui se

trouvent entre l’identité de l’auteur et celle de son protagoniste en se basant sur les

trois formes d’homonymie proposées par Vincent Colonna. On a aussi vu dans le

deuxième que l’espace et l’histoire dans lesquels se situent les évènements et les

personnages du livre sont à la fois référentiels et fictifs. Ces éléments et ces constats

constituent, à notre sens, l’aboutissement du pacte autofictionnel.



Conclusion générale



46

Notre étude s’est articulée autour de l’autofiction dans Regard blessé de Rabah

Belamri. En effet, dès notre premier contact avec ce livre, nous avons constaté

l’absence de la mention « roman » sur sa page de garde, et la lecture du texte nous a

permis de découvrir une présence d’éléments autobiographiques propres à la vie de

l’auteur, et d’autre imaginaires. Nous avons aussi trouvé des ressemblances entre

Belamri et le personnage principal du roman. Dès lors, nous nous sommes interrogés

sur le genre auquel peut appartenir ce livre.

Ces constats nous ont conduit vers un genre susceptible de répondre à

l’ambiguïté générique que présente notre corpus. En effet, nous avons opté pour

l’autofiction comme hypothèse de recherche, qui par sa définition, répond à la

technique de la fragmentation, et l’entremêlement du référentiel et du fictionnel qui

caractérisent les écritures de soi.

Dans notre premier chapitre, nous nous sommes consacrés à l’étude du paratexte

et du pacte de lecture du Regard blessé. Dans le premier point, nous avons défini le

paratexte, étaler et analyser ses différents éléments. Cette partie nous a fourni des

indices relatifs au genre qui peut convenir à notre corpus, en effet, nous avons pu voir

que le paratexe du Regard blessé suggère une lecture à la fois référentielle et

fictionnelle du texte. Ensuite, dans l’étude du pacte de lecture, nous avons déterminé

que notre corpus comporte deux pacte de lecture déférents l’un de l’autre, à savoir

contradictoires, il s’agit d’un pacte autobiographique et d’un autre romanesque. Ce

constat implique que notre livre n’est ni une autobiographie, ni un roman au sens

classique.

Au terme de notre deuxième et dernier chapitre, nous avons abouti à un certain

nombre de constats et de réponses à notre problématique de départ. En effet, dans

notre premier point, nous avons fait un survol théorique autour du concept de

l’autofiction, ce point nous a permis d’accorder une définition précise a ce néologisme,

du même coup, il nous a conduit à choisir l’acception de l’autofiction la plus

appropriée à notre corpus, qui est celle proposée par Vincent Colonna.



47

Notre deuxième point ; l’étude de l’instance narrative, nous a permis de nous

interroger sur le statut du narrateur dans l’histoire de notre livre. En effet, nous avons

pu confirmer qu’il est question d’un narrateur hétérodiégétique-extradiégétique, c’est-

à-dire qu’il est absent de l’histoire qu’il raconte, et nous avons aussi vu que ce même

narrateur est omniscient et sait tout sur l’histoire et la vie des personnages ; notamment

le jeune adolescent Hassan ! Ce fait, signifie à notre sens une rupture de l’identité

auteur-narrateur-personnage et prouve que notre livre n’est pas une œuvre

autobiographique tel qu’elle a été définie par Lejeune.

Vers la fin de ce même chapitre, nous nous sommes consacrés à l’étude des

indices de fictionnalisation à l’intérieur du récit. Nous avons abordé en premier lieu la

fictionnalistion du nom ; ce point nous a permis de confirmer la réalisation des trois

formes d’homonymie entre notre auteur et son protagoniste ; ce qui confirme en partie

notre hypothèse de pouvoir classer Regard blessé comme une autofiction.

Parallèlement, à ce premier point, nous avons vu dans notre deuxième point : la

fictionnalisation de L’histoire, que l’espace dans lequel se situe l’intrigue de notre

roman est à la fois référentiel et fictif, référentiel ; parce que Belamri a réellement vécu

les évènements relatifs à la guerre de libération en Algérie, et fictif ; car il a introduit

un double fictif pour se désigner et raconter les vraies raisons de sa cécité qui sont à

notre sens épouvantables et odieuses. Ajoutant à cela l’autre visage des hommes et

chefs de la révolution et ce qu’ils ont fait à l’indépendance ; ils n’hésitent pas à abuser

de leurs pouvoirs pour arriver à leurs fins, même quand ces dernières sont ignobles.

Cet élément nous a aidé à assembler les pièces du puzzle concernant l’aspect

autofictionnel qui caractérise majoritairement l’intrigue de notre corpus.

Compte tenu de tous ces résultats de notre recherche, nous pouvons affirmer à

présent que Regard blessé est une autofiction. En effet, son paratexte et les

évènements racontés à l’intérieur du récit suggèrent une telle lecture et une telle

réception de la part du lecteur.



Bibliographie



49

Bibliographie

Corpus

 BELAMRI, Rabah. Regard blessé. Paris : Edition Gallimard, (coll. Folio),

2002. 207 p.

Ouvrages théoriques

 COLONNA, Vincent. Autofiction et autres mythomanies littéraires. Edition

Tristram : Auch, 2O04. 250 p.

 GASPARINI, Philippe. Est-il je ? Roman autobiographique et autofiction.

Paris, Seuil. 2008. 391 p.

 GENETTE Gérard, Figures III. Edition du Seuil : Paris, 1972. 285 p.

 GENETTE, Gérard. Seuils. Edition du Seuil : Paris, 1987. 415 P.

 HUBIER, Sébastien. Littératures intimes- Les expressions du moi, de

l’autobiographie à l’autofiction. Edition Armand Colin : Paris, 2003. 153 p.

 JOUVE, Vincent. Poétique du Roman. Edition Armand Colin : Paris, 2010. 222

p.

 LEJEUNE. Philippe. Le pacte autobiographique. Editions du Seuil : Paris,

1979. 282 p.

Thèses et mémoires

 BOUKEROUI, Amel. Garçon manqué de Nina Bouraoui, une autofiction ?

Mémoire de Master de l’Université de Bejaia, 2016. 95 p.

 COLONNA, Vincent. L’autofiction, essai sur la fictionnalisation de soi en

littérature. Thèse de Doctorat de l’Ecole des Haute Etudes en Science Sociale,

1989. 595 p. En ligne : Https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00006609.

 KACI, Faiza. Le Déchirement identitaire dans La Fable du Nain de Kamel

Daoud. Thèse de Magistère de l’Université de Bejaïa, 2012. 106 p.



50

 MOKHTARI, Fizia. Autobiographie Autofiction : La singularité de l'écriture

de soi chez Yasmina Khadra - 'L'écrivain' et 'L'imposture des mots'. Thèse de

Magistère de l’Université de Bejaïa, 2008. 174 p. En ligne :

https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-00604899/document.

 MOULOUD, Hassiba. Les hommes qui marchent de Malika Mokeddem, une

autofiction ? Mémoire de Master de l’Université de Bejaia, 2016. 80 p.

 SOUALAH, Keltoum. L’écriture autofictionnelle au secours d’une identité

éclatée dans l’Interdite de Malika Mokeddem. Thèse de Magistère de

l’Université M’sila, 2009. 178 p. En ligne : http://these.univ-

msila.dz/pmb/opac_css/doc_num.php?explnum_id=542.

Articles en ligne

 CHIBANI, Ali. Rabah Belamri, Regard blessé, Mémoire à charge. La plume

francophone, les littératures du monde francophone. En ligne site : https://la-

plume-francophone.com/2014/12/13/rabah-belamri-regard-blesse/.

 HAMON, Philippe. Pour un statut sémiologique du personnage. In :

Littérature, Mai 1972. pp. 86-110. En ligne site :

http://www.persee.fr/doc/litt_0047-4800_1972_num_6_2_1957.

 Laouyen, Mounir. L’autofiction : une réception problématique. En ligne site :

https://www.fabula.org/colloques/frontieres/PDF/Laouyen.pdf.

Dictionnaire

 Dictionnaire Larousse du Français. En ligne site : http://www.larousse.fr/.



52

Table des matières

Introduction générale…………………………………………………………….3

Chapitre 1 : Autour du paratexte et du pacte de lecture dans Regard blessé……8

1. Autour du paratexte……………………………………………………...10

1.1 Définition du paratexte………………………………………………….10

1.2 Définition du péritexte…………………………………………………..11

1.3 Analyse du péritexte auctorial…………………………………………..11

1.3.1 Le nom de l’auteur…………………………………………………...12

1.3.2 Le titre………………………………………………………………..13

1.3.3 Indication générique………………………………………………….14

1.3.4 Intertitres……………………………………………………………..15

1.3.5 La dédicace…………………………………………………………..16

1.3.6 L’épigraphe…………………………………………………………..17

1.4 Analyse du péritexte éditorial…………………………………………..20

1.4.1 Première de couverture………………………………………………21

1.4.2 Quatrième de couverture……………………………………………..22

2. Le pacte de lecture du Regard blessé……………………………………23

Chapitre 2 : Etude de l’instance Narrative et des indices de fictionnalisation

dans le texte…………………………………………………………………27

1. Autour du néologisme de l’autofiction………………………………….29

2. Etude de l’instance narrative…………………………………………….32

2.1 Le narrateur……………………………………………………………..32

2.2 Relation du narrateur avec l’histoire……………………………………33

2.3 Niveau narratif………………………………………………………….34

2.4 Point de vue de la narration…………………………………………….35

3. Indices de fictionnalisation dans le texte………………………………...36

3.1 Fictionnalisation du nom………………………………………………..36



53

3.1.1 L’homonymie par transformation……………………………………37

3.1.2 Homonymie par substitution…………………………………………37

3.1.3 Homonymie chiffrée…………………………………………………39

3.2 Fictionnalisation de l’histoire…………………………………………..41

Conclusion Générale…………………………………………………………...45

Bibliographie…………………………………………………………………...48

Table des matières……………………………………………………………...51

Annexe………………………………………………………………………...54



Annexe






